வெளியீடு எண் : 354.

சிவமயம்

# திராவிட மாபாடியகாரர் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான முனிவர் அடுள் நூற் கட்டுரைகள்



(ஸ்ரீ முனிவரர் அருளிய நூற்சுவடிகள்)

திருக்கமிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் திருவாவடுதுறை - 609803. 1986



क्ट्राधी के में मक्त्र का करें १९६० हैं ०



**உ** சிவமயம்

### ஸ்ரீ ஞானமா நடராசப் பெருமான் அபெடேக மலர்

அட்சய — மார்கழி — திருவாதிரை

16 - 12 - 1986



**ഉ**നീതഥ പളിച്ചു. ഒിരോ ന്ദ്ര. 30-00.

dumina A

instructural liens instruction beigner hair instruction in the instruction



ிருக்கபிலாய பாம்பரைக் இனான்டு அறை ஆடுனத்து முக்கு முன்முரை தொகர்க்கானம் முக்கு முன்முரை தொகர்க்கள் அருள்கள் மன்னம் வெளியேட்டபேர்ந்து



क्षीता के रहा है के रहा है। इस के रहा के स्वार्थ के

ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்தி அச்சகம் — திருவாவடுதுறை —

## 

11:

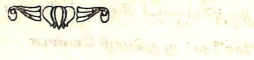
A BULL OF STORY

18. विकासितांत्रीयनं कहेतीर व्यक्ति

20. நன்னூல் விருத்தியுரை www.

| a1               | Sampran refunción de la constante de la consta | ப்கக்ப   |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 9 <sup>1</sup> : | திருவாவடுதுறை ஆதீன வரலாறு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 122      |
| 2.               | திருவாவடுதுறை ஆதீனத் சிருமடாலயத்தின்<br>அமைப்பும் சிறப்புச் செய்திகளும்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 51       |
| 3.               | திருவாவடுதுறை ஆதீனச் செப்பேடுகள்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 73       |
| 4.               | ஸ்ரீமத் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் வரலாறு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 79       |
| 5.               | க‰ைசச் செங்கழுநீர் <mark>வி</mark> நாய <mark>கர் பிள்ளேத்தமிழ் கட்ட</mark> ி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | .883     |
| 6.               | குளத்தூர் அமுதாம்பிகை பிள்ளேத்தமிழ் மிட்டு நாகு.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 23       |
| <sup>0</sup> 7.  | திருமுல்ஸே வாயிலந்தாதி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 30       |
| 8.               | திருக்க <b>லேசைப் பதிற்றுப்ப<mark>த்த</mark>ந்தா</b> தி <sup>கைக்க</sup> கிடிக்க <b>ா</b> இ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 834      |
| 9.               | திருவேகம் பரந்தாதி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 50       |
| 10.              | குளத்தூர் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, வக்கூடி கூடிக்கு மகிக்கு மகிக்கு மகிக்கு மகிக்கு மகிக்கு மகிக்கு மகிக்கு மகிக்கு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 08<br>55 |
| 11.              | அகிலாண்டேசுவரி பதிகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 75       |
| 12.              | திரு <b>வே</b> க <b>ம்</b> பர் அனந்தக் களிப்பு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 79       |
| 13.              | கச்சி ஆனந்தருத்திரேசர் பதிகம்<br>திருத்தொண்டர் <b>தி</b> ருநாமக் <mark>கோவை</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 82       |
| 14.              | சோமேசர் முதுமொழி வெண்பா                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 88       |
| 15.              | கம்பராமாயண முதற் செய்யுள் சங்கோத்தர<br>விருத்தி<br>…                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 96       |
| 16.              | காஞ்சிப்புராணம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 102      |
| 17               | புநீ பஞ்தாக்கர தேசிகர்மாலே                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 110      |

| 18. | தொல்காப்பியச் சூத்திர விருத்தி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •••                         | 117 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----|
| 19. | இலக்கண விளக்கச் சூருவளி                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••                         | 127 |
| 20. | நன்னூல் விருத்தியுரை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                             | 137 |
| 21. | சிவஞான மாபாடியம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             | 155 |
| 22. | சிவஞான போதச் சிற்றுரை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | In to of                    | 169 |
| 23. | எடுத்து என்னும் சொல்லுக்கிட்ட<br><mark>வைரக் க</mark> ுப்பாய <mark>ம்</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | मान्य प्रश्तिक<br>। स्टब्स् | 175 |
| 24. | 'என்ணயிப் பவத்தில்' என்னும் செய்யுட்<br>சிவசமவாதவுரை மறுப்பு                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | no quality                  | 179 |
| 25. | சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டனம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •••,5 •,                    | 186 |
| 26. | சிவஞான சித்தியார் பொழிப்புரை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | is to pro-                  | 192 |
| 27. | தருக்க சங்கிரகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••                         | 201 |
| 28. | சித்தாந்தப் பி; காசிகை                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ter de la                   | 207 |
| 29. | சுலோக பஞ்சகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | F-A-C.                      | 223 |
| 30. | சிவதத்துவ விவேகம்                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                             | 235 |
| G   | with the land of the state of t | o interest                  |     |



88

describer describer de Carlo est de Sant de Carlo est de

The survivation of the St. Office a characture single about to both to be the and make

million in a man in which we will the

the total the State of the said

போரிக்கர்கள் கொற்போழிவுகள் கிகம் வற்ற . கிரம

கோவர்கள் கண்கள் இற

#### முகவுரை இவக்கும் கூடியில் Churchandla ereign pair wall comme un all and

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் **திருவாவடுதுறை ஆ**தீ<mark>னத்து ஸ்ரீ மாதவச்</mark> சிவஞான சுவா<mark>ம</mark>ிகள் சைவத் தமிழுலகு செய்த தவப்பயனுக இருநூறு ஆண்டுகட்கு முன் **தரு அவதாரம்** செய்தருளிச் சித்தாந்த செர்மெறிக்கும் செர்தமிழுக்கும் ஒப்பரிய தொண்டுகள் புரிர்து சிறர்து விளங்கியிருந்தவர்கள். பல் துறைப் புலமையிலும் தமக்கு ஒப்பாரும் மிக்காரும் இல்லாதபடி திறந்த சுவாமிகள் பெருமை ' நிலத்தி**னு**ம் பெரிது. வானினும் உயார்ந்தன்று. நீரினும் ஆரளவின்று : அவர்கள் யாவதும் கற்ரோர் அறியாஅறிவினர் : கற்ருேர்க்குத் தாம் வரம்பு ஆகிய த**லமையர்** : ்வட்சொற் கடல் கடந்து, தென்சொற்கடற்கு எல்லே தேர்ந்தவர் : ் சித்தாந்த சைவச் செந்நெறியின் மேம்பாட் டி. ஊயும் பிற சமயங்களின் கு<mark>றையையும் வரையறுத்து உணர்த்தியவர்` சுவாமிகளின் எல்ஃலயற்ற</mark> புலமை நலங்களேயெல்லாம் அளந்து கூறுதல் என்பது எவர்க்கும் இயலுவதொன்றன்று.

இவ்வண்ணம் ஞானமே திருஉருக்கொண்டாற் போலத் திகழ்ந்து சுவாயிகள் சிவானந்தப்பெருவாழ்வு அடைந்த 200-ஆம் ஆண்டு நிறைவு குரோதன – சித்திரை – 16 – ஆம் நாள் அமைந்தது. ஆதீனத்தின் புகழ் வளர்தற்குச் சிறந்த காரணர்களாக விளங்கிய சுவாமிகளின் 200–ஆம் ஆண்டு நிறைவு விழா சிறந்த முறையில் நடைபெறவேண்டுமென்று தற்போது 23 வது குருமகா சக்கிதானமாக எழுக்தருளியிருக்து அருட் செங்கோல் நடத்தியருளும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சிவப்பிரகாச தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்கள் திருவுள்ளங்கொண்டார்கள். குரோதன சித்திரைத் திங்கள் 14. 15, 16 (1985 ஏப்ரல் 26. 27. 28) என்னும் மூன்று நாட்களிலும் திருவாவடுதுறையில் சுவாமிகள் சிவப்பேறெய்திய திருக்கோயிலில் சிறப்பு வழிபாடுகளும் ஆதீனத்திற்குச் சொந்<mark>தமான</mark> த<mark>ிரு விடைமருதூர் அருள் மிகு மகாலிங்கப்பெருமான் திருக்கோயிலில்</mark> ஆண்டுவிழாச் சொற்பொழிவ<mark>ு முதலிய ரிகழ்ச்சிகளு**ம் மி**கச் சிறப்பாக</mark> நடைபெற்றன.

விழா மூன்று நாட்களிலும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிகானம் சூரியனர்கோயில் சிவாக்கிரயோகிகள் ஆதீனம் குருமகா அவர்களும், சந்நிதானம் ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ தெய்வசிகாமணி தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்களும் எழுந்தருளி வீற்றிருக்க அவர்கள் திருமுன்னர் பழுத்த தமிழ்ப் புலமையும் சுவாமிகள் அருள்நூல்களில் ஆழ்ந்த ஆராய்ச்சியும் உடைய பேரறிஞர்கள் சொற்பொழிவுகள் ஙிகழ்வுற்றன. ஆம்ப முதல் நாள் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்சள் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் விழா உயரிய பயன் இருவுருவப்படத்தைத் திறந்துவைத்து. வழங்கியருளினர்கள். அன்பர்கள் பெருகிக் குழுமியிருந்த பேரவையில் மூன்று நாள் நிகழ்ச்சிகளும் மிகச்சிறப்பாக நடைபெற்றன.

<mark>விழாச் சொற்பொழிவுகள் கட்டுரை வடிவில் தொகுக்கப்பெற்று</mark> நூலாக வெளிவரின் அதணப் படிப்போர்க்குச் சுவாமிகள் நூல்கள் அணேத்தையும் பயிலவேண்டும் என்னும் மனஎழுச்சி கோன் றி நல்ல பயன் வீனயுமே எனத் திருவுளங்கொண்டு ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ குருமகாசக்கிதானம் கட்டளேயிட்டருளியபடி இந்நூல் வெளியீடப்படுகிறது. ஞானக் கண்ணுகத் திகழும் ஆ தீன த்தின் சுவாமிகளின் அருள் நூல் ஆதீன ஆய்வுக்கட்டுரைகளுடன் வரலாறு, ஆதீன அறப்பணிகள், திருமடால்ய அமைப்பு முதலியனபற்றியும், சுருக்கமாகவேனம் தெரிந்து அவைபற்றியு கட்டுரைகளும் கொள்ளும்படி இந்நூலில் சேர்க்கப் பெற்றுள்ளன.

செந்த**மி**ழையும் சிவநெறியையும் கண்ணெனக்கருதி வளர்க்கும் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து இருபத்து மூன்ருவது குருமகாசந்நிதானமாக சர்த்திர பரிபாலனஞ் செய்தருளும் எழுந்தருளிச் சிவதல், சமய, <mark>ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ சிவப்பிரகாச தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்கள் இன்றைய</mark> சைவ உலகு சிவஞானமும் சைவ ஒழுக்கமும் பெருகப் பெற்று இன்புறல் வேண்டும் என்ற அருள்நோக்குடன் அட்சய ஆண்டு மார்கழித்திங்கள் திருவாதிரைத் திருநாள் மலராக இந்நூல் வெளியாகுமாறு திருவருள் பாலித் தமைக்குச் சைவ உலகு அவர்கட்குப் பணிவும் நன்றியும் தெரிவிக்கும் கடப்பாடுடையதாகும். அவர்களின் பேரருள் நாளும் ஓங்கி நலம் வினக்க ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் திருவடி மலர்களே வணங்குகின்றேன். ஒன்றுக்கும் பற்ருத எளியேனே ஆதீனப்பணிகளில் ஆட்கொண்டருளும் ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்களின் திருவருட்பெருக்கிணப் பணிவன்பொடும் வழுத்திப் போற்றுகின்றேன்.

தம் சொற்பொழிகளேக் கட்டுரை வடிவில் அழகுற வடித்துத் தந்த பெரியோர்களுக்கு ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகர் சந்நிதானம் அவர்களின் பேரருள் து ணே நின் று நலங்கள் பயக்கப் பிரார்த்திக்கிறேன்.

<mark>அடியேனது அறியாமையால் கேர்க்திட்ட குறைகளேப் பொறுத்</mark> தருள அறிஞருலகைப் பணிந்து வேண்டுகிறேன்.

சரசுவதி மகால் நூல்கிலயம் )

இங்ஙனம், திருவாவடுதுறை ஆதீனம் } பா. பகாலிங்கப், திருவாவடுதுறை ஆதீன நூலகர்.



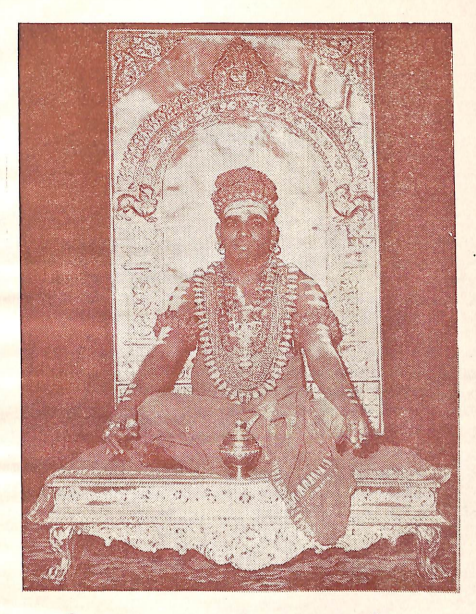
திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனக் குருமுதல்வர் ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகள்

#### Agrante

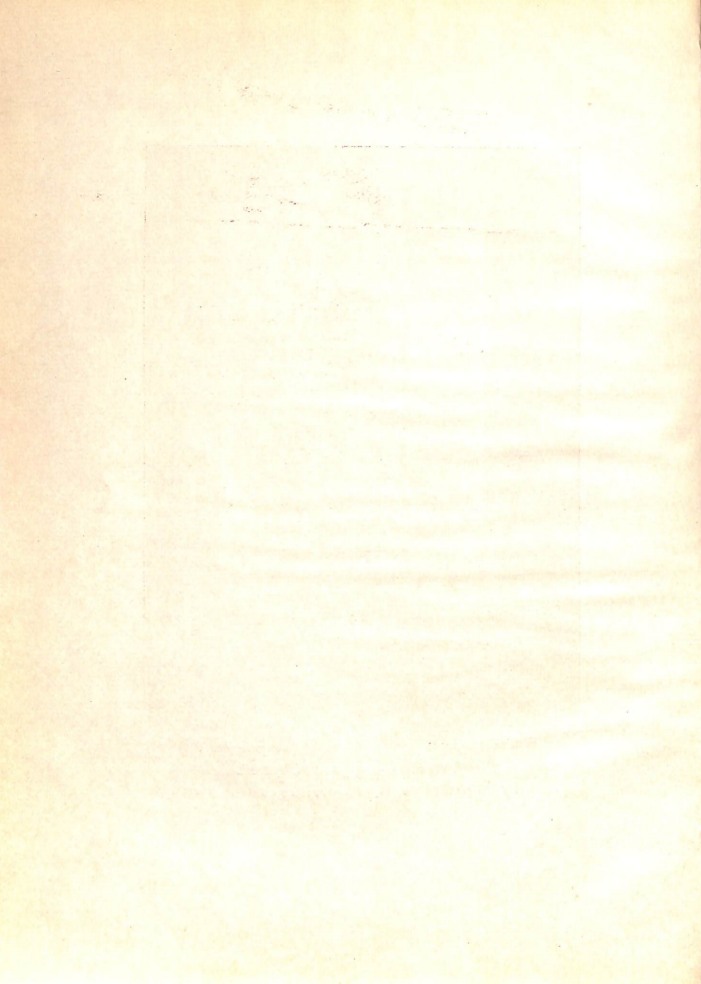
#### குருமரபு வாழ்த்து

கயிலாய பரம்பரையில் சிவஞான போதிரைற் காட்டும் வெண்ணெய் பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பானு வாகிக் குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன் சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு கீடூழ் தழைக மாதோ.

> திராவிடமாபாடியகர்த்தர் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாயிகள்



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்துமுன்ருவது குருமகாசக்கிதானம் ஸு - ல - ஸ்ரீ சீவப்பீரகாச தேசீக பரமாசாரிய சுவாமிகள்



: 15 हैं। हा उसेन का क्षेत्र कर का क्षेत्र के 2 ह और जिल्हा

reflected in a Committed to the first the first to the first the first to the first

#### திருக்கயிலாய பரம்பரைத்

## திருவாவடுதுறை ஆதீன

# வரலாறு 🏂

#### வரலாற்று ஏட்டிலே:

செந்தமிழ்நாட்டின் வரலாற்று ஏட்டிலே முதல் மூன்று நூற்ருண்டு கள்வரை சிறந்த செந்தமிழ்ப் பாடல்கள் தோன்றிய காலம். தமிழரசர்கள் அறவழி ஆட்சிபுரிந்தமையால் அமைதிரிலகிய காலம். அதனுல் பலசமயங்கள் ஒன்றேடி என்று காழ்ப்பின்றிக் கசப்பின்றி ஒன்றுபட்டு வளர்ந்த காலம். ஆரும் நூற்ருண்டுக்கும் ஏழாம் நூற்ருண்டுக்கும் இடையில் அரசன் மனத்தைக் கவர்ந்த மதம், ஆட்சிபடத்தைக் கைப்பற்றியதால் அதிகார மமதையை ஆயுதமாகக் கொண்டு அவேவரையும் அடக்கியானத் தொடங்கியது. அந்தக் காலத்தேதான் அப்பரடிகளும் – ஆளுடையபிள்ளே யாரும் தோன்றிப் புறமதத்தார் வெறுத்த இசையையும்–இசைதழுகிய பாடலேயும் துணேயாகக்கொண்டு கென்றமிழ்நாட்டுக்கு விழிப்பூட்டி, ஒரு புதிய எழுச்சி உண்டாக்கினர்கள். இந்தக் காலத்தில் எழுந்தனவே பக்திப் பனுவல்கள்.

அதன்பின்னர், மூலேக்கொரு சிற்றரசு முனேத்தது. அவைகள் தம்மைப் பேரரசாக மதித்தது: மயங்கி அமைதியின்மையை உண்டாக்கின. அதனுல் அறிவின் படைப்பு – எழுச்சி மழுங்கிற்று. அயலாரின் படை யெடுப்பு அரசியலில்மட்டுமின்றி அறிவியலிலும் பெருங் குழப்பத்தை விளேவித்தது.

செந்தமிழ்நாட்டில் சிவநெறியைப் பரப்பிவந்த சைவாசாரியர்கள் பலர் குகைகளிலும் காடுகளிலும் மறைந்து வாழவேண்டிய இன்றியமை யாமையும் ஏற்பட்டது. இதற்கிடையில் உடன்பிறந்தே கொல்லும்நோய் போல் பல்லவசோழக் கலப்புமணத்தால் பல்லவப் பேரரசின் ஆசிரியன் மார்களுள் சிலர், சோழநாட்டுச் சைவாசாரியர்களேத் துரத்தினர்; அவர்கள் வாழ்ந்த குகைகளேயிடித்தனர். அவர்கட்குப் பதிலாக தங்கள் இனத்தவரைச் சிவாசாரியர்களாக நியமித்தனர். இவ்வுண்மையைத் திருக்கடவூர், திருத்தருப்பூண்டிக் கல்வெட்டுக்களும் தெரிவிக்கும். இதுவே குகையிடி கலகம் என வரலாற்றில் இடம் பெறுவதாயிற்று.

#### பதின்மூன்றும் நூற்றுண்டிலே :

அளவுக்கு மிஞ்சிய அடக்குமுறையும் - தன்னலமும் - இனப்பற்றும் ஏனேய மக்களுக்குள் ஒற்றுமையை விளேகிப்பது இயற்கைதானே! அதனுல் தென்றமிழ்நாட்டுக் கொள்கைகளேத் தழுவிய-சித்தாந்தச் செந்நேறியைக் கடைப்பிடித்த மக்கள் அனேவரும் ஒருங்கு திரண்டனர்; தங்களுக்கொரு நல்ல தலேவன் வேண்டும் என்று தவங்கிடந்தனர். சிவத்திரு வருள் மெய்கண்டதேவர் என்னும் ஒரு சிவஞர்னகுரியின நாட்டிற்கு நல்கியது

சிவஞான சூரியனுகிய ஸ்ரீ மெட்கண்டதேவர் உபதேசவாயிலாகவும் நூல்வாயிலாகவும் செந்தமிழ்ச் சமயமாகிய சைவசித்தர்ந்தத்தை - வேதா கமத் தெளிவாகிய சைவசித்தாந்தத்தை நிஃபெறுவித்தார். எழுச்சிக் இக்காலத்திலும் ஏகான்மவாக சைவமடங்களின் காலம். அசிரியர்கள் தமது கொள்கைகளேப் பரப்ப மிக மிக முபன்றிருக்கொர்கள். ஆனல் அவர்கள் முயற்சி ஒரு சிறிதம் செந்தமிழ்நாட்டில் அக்காலத்துப் பயன் அளிக்கவில்ஃல என்பதை இன்றளவுப் மமக்குத் தெரிவிக்கம் சான்றுகள் ஆயிரக்கணக்கான சிவாலயங்களும், அவற்றில் நடைபெறும் பூசை முறைகளும் சித்தாந்த சமயத்திற்குரிய தத்துவங்களும் அவற்றிற்கும் ம்க்கள் வாழ்கிற்குமுள்ள நெருங்கிய தொடர்பும், தத்துவ அடிப்படையில் எழுத்த பல சாத்திரங்களும் தோத்திரங்களும் தெரிக்கும். ஆயினும் இத்தாந்தச் செக்கெறிக்கு மாருப மதத்தினர் தம் முயற்சியில் சிறிதும் களர்ந்தாரிலர். எறும்பூரக் கற்குழிவதுபோல உபதேச பரம்பரையில் வந்க சிக்காந்திகள் செவியிலும் இவர்கள் மொழி ஏறுவ ஆயின. அதனேடு பதுக் கொள்கை ஒன்றைப் படைத்துக்கெ ண்டால் தூங்களும் சமயுத் கூலவர்களாக விளங்கலாமே என்ற பதவிப் பித்தும் குணக்கேறியது. ்பிறர் காணுத அறிவைத் தாம் கண்டோம்; பிறர்க்கில்லாத புகழ் தமக்குக் கடைக்கது' என்ற புகழ்மோகமும் இவர்களது புத்தியை மயங்கச்செய்கன. அகணுல் சிவசமவாதம் ஆன்மானந்தவாதம் போன்ற சில கொள்கைகள் தலகாட்டத் தொடங்கின. மேல்கோக்காகப் பார்க்கச் சைவமாகவும் முடிவில் ஏகான்மவாதமுமாக அமைந்த கொள்கைகள் பரப்பியவர்கள் இக்கொள்கைகளேப் சித்தாக்க சைவத்தின் பெருமையை அறியாதவர்களும் அல்லர்.

மெய்கண்டசந்தான மரபுவழி வருகின்றவர்களில் பரிபாகர்க்கன்றி ஆசிரியத்துவம் கிடைக்காதே என்ற கெடுமது கண்ணே மறைக்க, மிகமுயன்று தம்கொள்கையே பரப்பினர். உமாபதிசிவாசாரிய சுவாமிக விடம் உபதேசம்பெற்ற சீடர்கள் பலரும் அவர்கள் வழி வந்த சீடர்கள் பலரும் அவர்கள் வழி வந்த சீடர்கள் பலரும் மே மடங்களே சிறுவினர்: சித்தாந்த அரசியல் நாட்டில் திசைதிசை தோறும் பல மடங்களே சிறுவினர்: சித்தாந்த அரசியல் நாட்டினர். அந்தப்பரம்பரயில்வந்த இல்லறத்தோர்களும் நைட்டிக பிரமசாரிகளும், வானப்பிரத்தரும் சிவதீக்கை பெற்று சமயகெறியோழுகி பிறரை யொழுகச்செய்து சமயத்தைப் பாதுகாத்துவந்தனர்.

இப்படிப் பாதுகாத்து வந்த சித்தாந்த சைவப் பெருமுக்களுக்குப் பேரரணுக – ஞானக் கருவூலமரக 'உற்றுழி உதவும் உறுதுணேயாகப் பதினுள்காவது நூற்ருண்டின் துவக்கத்தில் இவ்வண்ணம் தோன்றியது திருக்கயிலாய் பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதினம்.

#### சிவஞான அழுதீன் ஊற்றுக்கண்

ஊற்றுக்கண் கிணறு குளம் முதலிய ஆழ்கிலையிலிருக்தால் தாழ்க்து முயல்வார்க்கு அன்றி வழிக்கோடி வக்து பயன் அளியாது. ஆகையால் ஞானவூற்று புண்ணியம் திரண்டனேய பொற்புடையதான திருக்கியில் மிலமிலே எழுக்கருளியுள்ள சிகண்ட சிவத்தினிடம் தோன்றியது. ஆன் மாக்கள் அனேவரும் ஒளியுள்ள மாணிக்கங்கள். மாணிக்கங்கள் மண்ணில் புதையுண்டு ஒளிமழுங்கிக் கிடப்பதுபோல ஆன்மாக்கள் மும்மலச் சேற்றில்முழுகி அறிவுமழுங்கித் தின்ப இன்பச் குழலிற் ரெடக்குண்டு வண்டிச்சக்கரமும் காற்றுடியும்போல ஓயாது பிறக்து இறந்து வருக்து கின்றனரே; இவர்களே வாழ்கிக்கவேண்டும் என்ற பெருங்கருணேயால் இந்த ஞானவூற்று கண்திறந்தது

ஆன்மாக்கள். மாணிக்கங்களேப்போல அறிவே அற்ற சடப்பொருள் கள் அல்லர்: ஓரளவு சொந்த அறிவும் பெற்றவர்கள்; அவர்களது அறிவு உணர்த்த உணருகிற அறிவு, ஆகையால் அறிவற்ற மாணிக்கங்களேக் கம்மி யன் கையில் எடுத்து அரக்குக்கோலிற் பதியவைத்து சாணேயிற்றீட்டிப் பட்டையும் இட்டு மாசு போக்கி ஒளியை வெளிப்படச் செய்தல்போலாது உணர்த்த உணரும் சிற்றறிவைப் பேரறிவாக்க தன்னேயுணர்த்தி, தடையை விலக்கி, தூலைகைய தன்னேயும் காட்டி 'இன்ப சிலேக்களன் இங்கே இருக்கின்றது உள்ளத்தால் ஒன்றிப்பழகுக; இங்கே இருக்க 'இன்பவடி வாகுக' என்ற உபதேசமாகிய சிவஞான நீரைப் பெருக்கி வழிக்தோட விட்டது சீகண்ட பரமசிவமாகிய ஊற்றுக்கண்.

#### முதலில் ஞான நீரைப்பெற்ற நல்லாசிரியர் :

சீகண்ட பரமகிவத்தினிடத்திலே மிக அணுக்கத் தொண்டராக அகம் படிமைத் தொழில் பூண்டவர் திரு சுத்திதேவராயனர்.

அவர் வேதாகமக்களே நேரே சீகண்டகுருநாதரிடம் தெரிந்து கொண்டவர். ஆயினும், அவர் மனத்தில் 'ஆகமங்கள் முத்தி அடைதற்கு உரியநெறிகளாகமொழிந்த சரியை கிரியை யோகம் ஞானம் ஆகிய என்கன் இலக்கணங்களும் ஒவ் வோராகமத்தும் மா றுபடுகின்றனவே! அதன்காரணம் என்ன? முடிந்த முடிபு யாது?' என்ற சர்தேகம் இருந்து வந்தது. ஆகவே அவர் இறைவனே அணுகி இதின் விண்ணப்பித்துக் கொண்டார். உடனே இறைவன் 'மூலா நமங்கள் 28-ம் உபாகமங்கள் 207-ம் பல்வேறு காலங்களிலே பலவகையான பரிபாகம் உடையவர்களுக்காகச் செய்யப்பேற்றவை. அவை அதிகாரிபேதத்தால் கருத்து மாறிக் காணப்படுவது இயற்கையே. ஆயினும் அவற்றினுடைய முடிபெல்லாம் ஒன்றே, அவற்றையெல்லாம் தெரிகுத்து உள்வழியாக உலக மலேவைப் போக்குவதற்கு உரைப்போம்;

கேள் ் என்று ரௌரவாகமத்துப் பாச விமோசனப்படலத்துப் பன்னிரண்டு குத்திரங்களாகச் சிவஞானபோதத்தை அருளிச்செய்து அதன் பொருளயும் அநுபவத்தையும் அருளிச்செய்தனர். இவ்வண்ணம் ஞானநீருற்று சீகண்ட முதல்வரிடத்தி விருந்து திருநந்திதேவரிடம் பாய்ந்தது.

ஞானநீர் ஒருவரிடமிருந்து ஒருவரிடம் பாயும் வழிகள் காட்சியும் பரிசமும் உபதேசமாகியஉரையும் முதலியன. பேரருள்கிறைந்த மனத்தோடு இச்சீடனுடைய மறைப்புக்கள் அகலட்டும்: ஞானநீர் நிறையட்டும் என்ற திருவுளக்குறிப்போடு ஆசாரியன் பார்த்தாற்போதும் ஊமைத்தசும்புள் (வாயில்லாக்குடத்துள்) நீர் நிறைந்தாற்போல உண்மைஞானம் சீடன் உள்ளத்தில் துளும்பத்தொடங்கும், அங்ஙனமே தொட்டாலும், உண்மை களேச் சொன்னுலும். ஆதலால் திருந்திதேவர் தாம் பெற்ற சிவஞானத் தெளியமுதத்தைச் சனகர் முதலிய நால்வருக்கும் அளித்தார்,

சனகரிடமிருந்து சம்பு சந்தானமும் மலேயமான் சந்தானமும் என இரு ஞானசந்தானங்கள் கினேத்து உலகத்தில் நாலாபக்கமும் உபதேச பரம்பரையைப் பரப்பிப் பல கினமடங்களாகப் பிரிந்து கினங்கின.

சனற்குமாரரிடமிருந்து விஞ்ஞானதேவர் சந்தானமும் மெய்கண்ட தேவர் சந்தானமும் என இரண்டு பரம்பரைகள் கிளத்துப் பின் பலவாக விரிந்தன்.

சனந்தனரால் சிவபுண்ணியதேவர் சந்தானமும் பரமதேவர் சந்தான மும் சிவானந்தபோதர் சந்தானமும் என மூன்று சந்தானங்கள் தோன்றிப் பலவாய் விரிந்து விளங்கின,

சனுதனரால், பிரமதேவர் சந்தானமும் சிங்கநாததேவர் சந்தானமும் என இருசந்தானங்கள் தோன்றின. பின் பலவாய் விரிந்தன.

அவயோக மாமுனிவரால் வாமதேவ சந்தானம் தோன்றியது. பின் விரிந்து பலவாயிற்று

பதஞ்சலிமுனிவரால் நிறைந்தநாயனர் சந்தரனம் தோன் றிப் பலவாகிப் பணிபுரிந்து வந்தது. இந்தப் பரம்பரையில் வந்த ஒருவரே ஞானுபிர்தம் அருளிச் செய்த வாகிசமுனிவர்.

வியாக்கிரபாத முனிவரால் சத்தியோஜாத தேவர் சந்தானம் தோன்றியது. அது பின் பல கிணகளாகப் பிரிந்தது;

திருமூலதேவரால் பிரமதேவர் சக்தானம். இக்திரதேவர் சக்தானம். விஷ்ணுதேவர் சக்தானம் உருத்திர தேவர் சக்தானம், கக்துரு மகாவிருடி சக்தானம், காலாக்கினிருத்திர சக்தானம், கஞ்சனூர் மஃயமான் சக்தானம் என ஏழு சக்தானங்கள் தோன்றின. பின்னர் விரிக்து அவை பலவாயின்.

### fire Condage **- Pougrand: Currat** of the calculate

திருக்கயிலாடம். தருவெண்ணெய்கல் லூர். திருவாவடு துறை என்னும் தலங்கள் சிவராசதானிகளாகும். இம்மூன் று கலங்களினும் முறையே ஸ்ரீகண்டபரமேசுரன், ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாயரை, ஸ்ரீ பஞ்சாக் கரபரமாசாரியர் சிவஞானச் செவ்கோல் செலுத்துகின்ற எர். இந்தத் தலங்களேச் சிவஞானராசதானி என்று கூறலாம்.

### ளுகைந்தானம் : குன் மாகுவரி மற்றுக் விக்கியம்

திருக்கயிலாயத்தில் தோன்றியது சிவஞான அரசபரம்பரை. அந்த ஞானபரம்பரையே அன்றும் இன்றும் என்றும் இடையருது கொண்டிருப்பது. இடையருமல் வந்துகொண்டிருத்தலால் அதனேச்சந்தான பரம்பரை என்பர். கயிலாயத் இலே தோன்றியது அகச்சந்தானம்: நிலவுல்கில் தோன்றியது புறச்சந்தானம். the supplied to be considered by the second

சயிலாத மரபு : கூடிப் The mark in Amagna Edge of Amagna Edge (Amagna Edge of Amagna Edge of Amag திருக்கயிலாயத்திலே ஸ்ரீகண்ட பரமேசுரன். திருக்கிதேவர், சனற்குமாரமுனிவர் சத்தியஞான தரிசினிகள், பரஞ்சோதிமுனிவர் முதலி யோர் சிவஞான அரசு செலுத்தினர். இது சிவஞான பரம்பரை எனப்படும். சிவபெருமான் திருவருளால் இச் சிவஞானபரம்பரை நிலவுலதினும் நிலவுக் தொடங்கியது. கிலவுலகில் முதன் முதலாக இதனே கிலவச்செய்தவர் பரஞ் சோதிமுனிவர். அம்முனிவரே ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவருக்குச் சிவஞான முடி ருட்டினர்; சிவஞானச்செங்கோல் தந்தருளினர்: சிவஞானபோத நூ ஃயும் உபதேசித்தனர். அதுமுதல் சிவஞான சந்தானம் பலவகையிலும் முறை புறழாமல் அருட்செங்கோல் செலுத்திவரலாயிற்று. ஆகலின் திருவாவடு துறை ஆதீனம் திருக்கயிலாய பரம்பரை எனவும். சயிலாதி (ந்தி) மரபு எனவும் வழங்கப்படும்.

திருக்கயிலாயத்திலே இந்தச் சிவஞான அரசு கோன் றுகற்குக் காரணம் யாது என்னில். அங்கே அருள்வடி வாகிய கல்லாவின் நிழலில் ஸ்ரீகண்ட பரமேசுவரர் தட்சிணுமூர்த்திவடிவாய் எழுந்தர ளியிருந்தார். ஸ்ரீகண்டமுகல்வரிடத்தில் சிவாகமங்களே எல்லாம் இருக்கிதேவர் கேட்டனர். சிவாகமங்கள் இருபத் தெட்டு. அவற்றுள். சிவபேதம் பத்து. உருத்திரபேதம் பதினெட்டாம். முன்னர்க்கூறிய பத்து ஆகமங்களும் பிரணவர் முதலிய பதின்மருக்குக் கூறப்பட்டன. பின்னர்க்கூறிய பத்தெனட்டு ஆகமங்களும் மகாருத்திரர் முதலிய பதினெண்மருக்குக் கூறப் ட்டன். இவை அவ்வவர் பக்குவம் கோக்கிப் பகுத்துக் கூறியருளியன் வாகும்: இப்படிப் பகுத்துக்கூறியருளிய ஆகமங்களேத் தொகுத்து ஸ்ரீகண்ட முதல்வர் திருகந்திதேவருக்கு அருளினர். இதணேக் கேட்ட திருகந்திதேவர் ஸ்ரீகண்ட முதல்வரை நோக்கி, 'சுவாமி! தேவரீர்! அருளிச் செய்த சிவாக மங்களிலே நித்தியப் பொருள் ஏழு என்றும். ஆறு என்றும். ஐந்து என்றும் மூன்று என்றும் பலவாருகக் கூறப்பட்டுள்ளனவே: அவற்றினுடைய பொருளொருமையைத் கெளிவாக உணர்த்தியருளவேண்டும், எனக் குறை

மிரந்து நின்றனர். அத<sup>2</sup>னத் திருச்செவியேற்ற ஸ்ரீகண்டமுதல்வர் திருநந்தி தேவரைவிளித்து ''எல்லா ஆகமப்பொரு'ளயும் மாறுகோள் இன்றி நன்கு விளக்குவது இரௌரவ ஆகமத்துள் பன்னிரு சூத்திரத்தாற் கூறப்பட்டது சிவஞான போதம் என்பதோர் படலமாம்'' என்றருளிச்செய்து அதீனத் திருநந்திதேவருக்கு உபதேசம்செய்தருளினர். அவ்வுபதேசம் கேட்ட துணேயானே திருநந்திதேவர் ஐயம் நீங்கினர்; ஞானபாதப் பொருளெர்ருமை கண்டு தெளிந்தனர்.

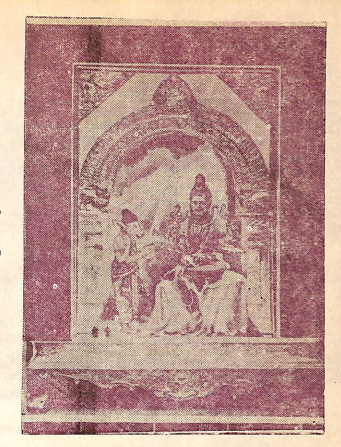
சீகண்டமுதல்வர்பால் தாம் பெற்ற சிவஞானத்தைத் தமது மாணவர் பலருட் சிறந்த சனற்குமார முனிவருக்கு அருளிச்செய்தார் திருகந்தி தேவர். திருகந்திதேவர்பால் தாம்பேற்ற சிவஞானத்தை, சனற்குமாரமுனிவர் தம் மாணவர் பலருட் சிறந்த சத்தியஞான தரிசினிகளுக்கு அருளினர். அவர், தம் மாணவருட் சிறந்த பரஞ்சோதி முனிவருக்கு அருளினர். மேலே கூறியு நால்வரும் தேவசந்தானத்தார் எனவும், அகச் சந்தானத்தார் எனவும் கூறப் படுவர்.

திருக்கதேவர், சனற்குமாரமுனிவர், சத்தியஞானதரிசினிகள், பரஞ் சோதிமுனிவர் இவர்கள் நால்வரும் திருக்கயிலாயவாசிகள்.

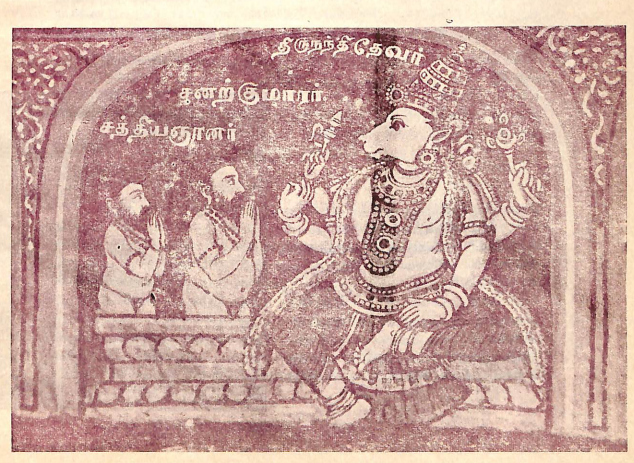
நிலவுலக வாசிகளாகிய புறச்சக்கானத்தார் ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் முதல்நால்வர். அவருள் முதலாமவர் ஸ்ரீமெய்கண்டதேவர். திருவாவடுதுறை ஆதீனம் நந்திமரபு, மெய்கண்டசந்தானம் ஆம்.

#### சுவேதவனப்பெருமாள் :

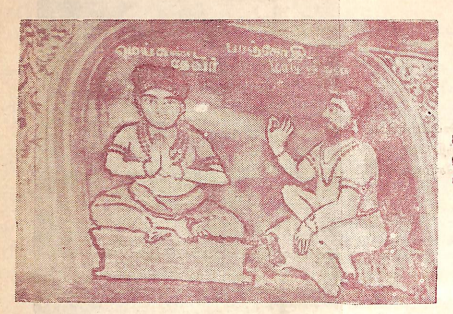
திருப்பெண்ணுசடம் ஒரு சிவதலம். அத்தலம் நடுநாட்டில் உள்ளது. அச்சிவதலத்திலே அச்சுதகளப்பாளர் என்னும் பெயருடைய பெருஞ் செல்வர் ஒருவர் இருந்தார். அவர் பரம்பரைச் சைவவேளாளர் குலத்திலே தோன் நியவர். அரசகுடும்பத்தினர் போன் ந நன் மதிப்புடன் விளங்கியவர். பன்னெடுங்காலமாக அவருக்குப் புத்ரிரப் பேறில்லே. சிவபத்தியும் அடியார் பத்**தியும்** ஒருங்கே வாய்ந்தவர். இருக்கோயிலுக்கு நாடோறும் சென்று வழிபட்டுவரும் ரியமமுடையவர். ஐ ்தெழுத்தும் திருரீறும் கண்டிகையும் பொருளாக் கொண்ட நாயன் நார்களோ வி நப்படி அருச்சிந்து விருந்தருத்தும் விருப்பமிக்குடையவர் புத்திர் இல்லாக் குறையொன்றே அவரைத் துன்புறுத்தியது. குல குருவாகிய தருத்துறையூர் - சகலாகம் பண்டி தரிடம் சென்று தமது குறையை விண்ணப்பித்தார். 'இக்குறை இர ஏதேனும் கழுவாயுண்டாயின் அதினச் செய்யுங்கருத்தும் உடையேன் என்ருர். பண்டி தர் தம் கியமப்படி சிவபூசையைச் செய்து முடித் நார். தமிழ் வேதமாகிய தேவாரத் திருமுறைகளேத் அருச்சித்தார். பின்பு, கொண்டு திருமுறைகளில் கயிறு சார்த்துவித்தார். ஒரு திருப்பாட்டு உதய மாயிற்று. ஏட்டை எடுத்துப் பிரித்து அத்திருப்பாட்டைப் பத்தி பரவசக் துடன் கோக்கி கோக்கி மகிழ்ந்தார். அத்திருப்பாட்டு, இருவெண்காட்டுக் **இருப்பதிகத்தில் உள்ளது. அப்ப**திகத்தை அருளிச்செய்தவர் இருளான் சம்பக்குமுர்த்தி காயனர். தருப்பாட்டைச் சீடருக்குப் படித்துக் காட்டினர். **இடர் விருப்பத்தைப் பூரத்திசெய்வது போன்றது அத்திருப்பாட்டு** 



திருக்கயிலாயத்தில் சீகண்டபரமசிவம் திருந்தி தேவர்க்கு உபதேசம் செய்தருளு தல்



திருந்திதேவர் சனற்குமாரர், சத்தியஞானதரிசனிகள் முதலானேர்க்கு உபதேசித்தல்



ஸ்ரீ பாஞ்சோதி மாமுனிவர் ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர்க்கு உபதேசித்தல்

இவ்வாதீனத்திற்குச் சொந்தமான திருவெண்ணெய்நல்லூர் திருக்கோயிலில் அருள்வழங்கும் ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர்



பேயடையா பிரிவெய்தும் பிள்ளேயினே டுள்ளம்நினே வாயினவே வரம்பெறுவர்; ஐயுறவேண் டாவொன்றும், வேயனதோன் உமைபங்கன் வெண்காட்டு முக்குளநீர் தோய்வினேயார் அவர்தம்மைத் தோயாவாம் தீவினேயே.

என்ற திருப்பாட்டின் பொருளச் சித்திந்து அகமிக முடிற்வாரயினர்.

குலகுருவின் ஆணேப்படி திருவெண்காட்டைச் சார்ந்தார் அச்சுத களப்பாளர். மணேவியையும் உடன் அழைத்துக்கொண்டு சென்ருர், முக்குவ முப்பொழுதும் நீராடினர். வி இப்படி அம்மையப்பரை வழி அடாற்றிவந்தார். சுவேதவனப்பெருமானென்பது சுவாமியின் திருநாமம் பூரமவித்தியாநாயகி என்பது அம்மையார் திருநாமம். அத்தலத்திலேயே கில காலம் அவர் தங்கியிருந்தார் தமது கன கிலே கிவபெருமான் அருளியபடியே மனேவியார் கருத்தரித்தார். களப்பாளர் பத்து மாதங்களிலும் செய்ய வேண்டிய சடங்குகளேச் சிவாகமனிதிவழியே செவ்வையாகச் செய்கிக்கார். மரதங்கள் பத்தும் நிறைவெய்தின. தென்னுடு வாழ்ந்திட மேன்மைகொள் சுத்தரந்தசைவம் விளங்கிட ஒரு சற்புத்திரர் நல்ல நாளிலே சுப முகூர்த் தத்திலே அவதரித்கார். அவர் திருஞரன சம்பக்தப்பின் ஊயாரைப் பேரன்றே இகழ்ந்தனர். தந்தையரரும் மைந்தருக்குச் செய்யவேண்டிய சாதகன்மம் முதனிய சடங்குகளே பெல்லாம் செய்து மகிழ்க்கார். ` திருவேண்காடர் : (சுவேதவனப்பெருமாள்) ஏன்னும் நரமகரணமும் செய்வித்தார். இந்தத் தெய்வீகப்புத்திரரை எடுத்துக் கொண்டு பெற்ரூர் தம்முடைய ஊராகிய <mark>திருப்பெண்ணகடத்தை அடைந்து நூனொரு மேனியும் பொழுதொரு</mark> வண்ணமுமரகப் புத்துரை வுளர்த்து வந்தனர். குழந்தை ஊராரும் உற்ருரும் அருமையாகக் கொணடாடும்படி வனர்வதாயிற்று.

திருவெண்ணெய்கல்லுரில் இருந்த கன்மாமனர் அக்குழக்தையைப் பெற்றுச்சென்று தம் இல்லந்திலேயே அத‰ வளர்ப்பாராயினர். இரண்டு ஆண்டுகள் ரிரம்பியது. சுவேதவனப்பெருமாள் முற்பிறவிகளில் செய்த சரியை கிரியா யோகங்களாகிய சாதனங்களால் கன்னேறியாகிய ஞானம் கைவரப்பெற்றுச் சாமுசித்தரம்ந்த திகழ்ந்தார் சிவபெருமானே உள்ள வாறுணரும் மெய்யுணர்வு முற்றி இருந்தார். இஃது இவ்வாருக.

#### **ு மூக்கையாக மின்றை** பின்றை

திருக்கயிலாயத்தினின்று பொடுயிலிற் சென்று அகத்தியமுனிவரைக் காணும் வேட்கையினராய்ப் பரஞ்சோதிமுனிவர் ஆகாயவழியே செல்வா ராயினர். திருவெண்ணெய்கல்லுர்த் திருவீதியில் சிறுதேருருட்டி கினேயாடல் செய்யும் தேய்வக்குழர்தையைக் கண்ணுற்குர். கந்திமரபிலே தாம்பெற்ற சிவஞானபோதத்தை உபதேசித்தார் சித்தார்த் சைவ அநுபூதிசிலைகள்யும் அறிவுறுத்தினர். தம் ஆசிரியர் பெயரையே தமிழில் 'செய்கண்டார்' எனச்சூட்டி மகிழ்வெய்தினர். தமிழுலகம் உய்யுமாறு சிவஞான போதகெறியைப் பரப்புக எனப் பணித்தார். வானவழியே பொதியின் மலேக்குச் சென்குர். தமது ஞானகுரவராகிய பரஞ்சோதிமுனிவர் பொதியில்மலிக்குச் சென்றபின்பு ஆசிரியர் கட்டவோயின்படியே கசுத் கேர்ந்த ஐயங்களேயெல்லாம் போல்லாப் பின்னேயார்பால் சிவானந்த ரிட்டைகூடியிருந்து சிந்தித்துப் போக்கித் தெளிந்து அநபூ திரிலயிலே உறைத் திருந்தார் மெய்கண்டதேவர். தமிழகம் உய்யும் நெறியை ஒர்ந்து. ஆசிரியர் பால் உபதேசமாகப் பெற்ற சிவஞானபோ தத்தைத் தமிழிலே பன்னிரு குத்திரங்களாகச்செய்து அதற்கு வார்த்திகப் பொழிப்பும் அருளிச்செய்தனர். தம்மையடுத்து வரும் பக்குவர்களுக்குத் தாம் பெற்ற சிவஞானத்தை நல்கினர். சிவஞானபேர் தத்தையும் உபதேசித்தார். கிவஞானகுரியனேனத் திகழ்ந்தார்.

இதனேப் பலரால் கேள்வியுற்றுர் குலகுருவாகிய சகலாகம்பண்டி தர். தமது மாணவர் குழுவுடன் திருவெண்ணெய்கல்லூரை அடைக்தார். ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் இருக்கையைச் சேர்ந்தார். மெல்ல வெளியே உலாவிக் கொண்டிருந்தார். அப்பொழுது மெய்கண்டதேவர் தம் மாணவர்கட்கு ஆணவ்மலத்தின் இலக்கணத்தைப்பற்றி விரிவாகக் கூறிக்கொண்டிருந்தார். சிறிது**ரேம் வெளியே உலாவிக்கொண்டிரு**ந்த ஆகம் பண்டிதர் உள்ளே நுழைந்தார். மெய்கண்டதேவர் முன்னே நின்ருர். பாடப் நிறுத்தப்பட்டது. பண்டி தரைக் கண்டு எழாமலும் வணங்காமலும் ஒன்றும் பேசாமலும் கோக்கி இப்போது என்ன பாடம் இருந்த மெய்கண்டதேவரை நடைபெறுகிறது என்ருர். ஆசிரியர் பண்டி தரைப்பார்த்து ஆணவமலத்தின் இலக்கணம் என்ருர். ஆனுலந்த ஆணவமலத்தின் சொரு பம்யாது? மலத்தின் உண்மை யாது? இந்த மலத்தானுய பொல்லாமை யாது? அம்மலபந்தத்தைப் போக்குதற்குரிய வாயில் யாது? அவை வாயிலாதற்கு உரிமை யாது? மையல் விடுத்தற்கு உபாயம் யாது? என அடுக்காகப் பலப்பல விஞக்களே எழுப்பித் தமது கல்விச்செருக்குத் தொனிக்குமாறு நின்ருர் பண்டி தர். அவர்வினுகிய வினுக்களால் அவர்ரிஜேனையஉணர்ந்த மெய்கண்டதேவர் புன்ன கைசெய்தார். பண்டி தரையே சுட்டிக் காட்டி அருளினர். மெய்கண்டதேவர் அருணேக் கம்பட்ட அந்த நொடிப்பொழுதிலே மெய்யறிவு விளங்கப் பெற்ருராய்ப் பண்டிதர் அடியற்ற மரம் போல் திருவடிகளில் விழுந்து வணங்கினர். சிவஞான போதத்தை அடியேனுக்கு நல்கியருளவேண்டுமெனக் கூறிக் அத்தவர குறையிரந்து நின்ருர். உடனே ஞாஞசாரியர் பண்டி தரி க் சிவஞான சூட்டித் கீட்சைசெய்து பக்குவத்தை அறிந்து இருவடி போதத்தை உபதேசித்தருளினர். தம்மாணவர் நாற்பத்தொன்பதின்மருள் முதல்வராக விளங்குமாறும் திருவருள் பாலித்தனர். 'அருணந்தி' என்னும் இட்சாளமமும் தக்தார்.

அருணந்தேகிவாசாரியர் தம் ஞானசாரியர் தமக்கு உபதேசித்தருளிய சிவஞானபோதத்தைச் சிந்தித்துத் தெளிந்து ஞானரிட்டையில் எழுந் தருளினர். சிவஞான போதத்தின் வழிநூலாகச் சிவஞானசித்தியென்னும் பெயரிட்டு ஒரு ஞானநூலே இயற்றியருளினர். சிவஞானசித்தி என்னும் செய்யுள்நூல் சிவஞான போதத்துக்குச் சிறந்ததோர் விருத்தியுரை என்று சொல்லலாம்: சிவஞானபாநுவாக விளங்கியருளிய ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர் இடையருத சிவரிட்டை கூடியிருந்து ஒரு ஐப்பசிச் சுவாதிநானில் இருவென்னெய்கல் அரிலே சிவபரியுரணமெய்கினர். செந்தமிழ்நாடு உய்யும் பொருட்டுத் திருவவதாரம் செய்தருளிய மெய்கண்ட தேவநாயனர் காலம் கி. பி. 1223 எனத் துணியப்பட்டு நடை முறையிலிருந்து வருகிறது. திருவெண்ணெய்நல்லூர்க் கல்வெட்டிலுள்ள ஒரு குறிப்பு அது: அந்தக்காலம் 1232 ஆகும். மூன்ரும் இராசராசனுடைய ஆட்சிக்காலத்து 15-வது ஆண்டு; மூன்ரும் இராசராசன்காலம் கி. பி. 1216—1253 ஆம். அது பதின்மூன்ரும் நூற்ருண்டின் முற்பதுதி என்பர்.

#### *ம்* அருணந்த்சிவம் :

நடுநாட்டி லுள்ள சிவதலங்களுள் திருத்துறையூர் என்பதும் ஒன்ருகும். இந்தத்தலம் ஸ்ரீசுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகளின் தேவாரத்திருப்பதிகம் பெற்றது. இத்தலத்திலே 'முப்போதும் திருமேனி நீண்டும்'' சிவபுண்ணியம் வாய்க்கப்பெற்ற சிவாசாரியர் மரபிலே ரை புத்திரர் அவதரித்தார். அவருக்கு உரியகாலத் இலே வேதசிவாகம் வி சப்படி சாதகன்மம் முதவிய சடங்குகள் இயற்றி நாமகரணம். அன்னப்பிராசனம், சௌளம். உபநயனம் முதலியவற்றைபும் காண்டோபக்கிரமணம் என்பதீனயும் சிவாசாரியர் களேக்கொண்டே செய்வித்தார்கள். பின்பு வேதாத்தியயனம்செவ்வையாகப் பயிற்று விக்கப்பட்டது. ஆறு அங்கநூல்க‰யும் அப்புத்திரர் பயின்ருர். அதன்பின்பு சிவாகமப் பயிற்சிக்கு உரிய தெட்சைகளேப்புரிந்து காமிகம் வாதுளம் முதலிய சிவாகமங்களேயும் நன்கு நற்றுத் தெளிந்தனர். அவற் றுட் கூறப்பெறும் சரியாபாதம் **கி**ரியாபாதம் <mark>யோகபாதம் ஞானபாதம்</mark> நாற்பாதங்களில் சொல்லப்பட்ட பொருள்களேச் தெளிந்தார். செந்தமிழ் இலக்கண இலக்கிய நூல்களிலும் வல்லராய்ச் 'சகலாகம்பண்டி தர்' என்னும் சிறப்புப் பெயரையும் பெற்றுப் புகழுடன் வினங்கு வாராயினர். புறச்சமயகெறிகளே பெல்லாம் வாதிட்டுக்களேந்து சைவ நெறியை நாட்டிலே நாட்டினர். பக்குவர்கட்கு அவரவர் பக்குவத்திற்கு இயையச்சிவாகமவழியில் சமயம் விசேடம் ரிர்வாண தீட்சைகளேயும் செய் தருளினர். சிவபூசை செய்துவருமாறும் உபதேசித்தனர். இவ்வாரு க. சிவா கம்பரிபாலனம்செய்து சைவசமயத்தைவளர்த்துச் சிவபுண்ணிய முற்றுப் பேறுடையராய்த் திகழ்ந்தார். தருவெண்ணெய்கல்லூர் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர்பால் ஞானதீட்சைபெற்று உண்மை சிவஞானமு<mark>ம் கைவரப்டெற்ருர்.</mark> அவ்வாகெரியரிடத்துப் பெற்ற சிவஞானபோதத்தைச் சிந்தித்து<mark>த் தெளிந்து</mark> சிவஞான சித்தியார் என்னும் வழிநூஃயும் செய்யுள் வகையால் யாத்தார். இருபா இருபஃது என்னும் நூலொன்றையும் செய்தளித்த<mark>ார். தாம் பெற்ற</mark> வெஞானத்தைப் பெண்ணகடத் துதித்த மறைஞான சம்பந்தருக்கருளி னர். பின்பு சிவானந்த நிட்டையில் வீற்றிருந்தருளிய அருணந்த தேவர் ஒரு புரட்டாசுப் பூரநாளில் அருத்துறையூரில் சுத்தாத்துவித சித்தாந்த சைவ முத்தியைப் பெற்றுச் சிவபரிபூரணம் எய்தினர்.

#### 🔰 மறைஞானசம்பந்தர் :

இவர்கள் மருதூரிலே அவதரித்தவர்கள். திருப்பெண்ணுகடத்தில் வசித்தவர்கள். ஆகலின் கடந்தை மறைஞானசம்பந்தர் என வழங்கப் பெறுவார்கள். இவர்கள் பராசரகோத்திரோற்பவர். அதிவர்ணச்சிரமியாய்ச் சிவாகந்தா நுபவம் மிக்கவர். பெரும்பாலும் இவர்கள் சிதம்பர தலத்திலே எழுந்தருளியிருந்து சிவயோகத்தமர்ந்திருந்தனர். சிவயோக சமாதி கூடியிருந்த இடம் சிதம்பரம் மேலேக்கோபுரத்தின் தென்பகுதியில் ஸ்ரீ கற்பக விகாயகக் கடவுளுக்கு மேலேயுள்ள ஒரு குகை என்பர். பரிபாக மற்ற சிடர்களுக்கு அவர் உபதேசம் செய்துவந்தார்.

இவர்கள் அருளியதாக நூல் ஒன்றும் இல்ஃ. எனினும் சிவ சகஸ்ரோமபாஷ்யம் ஒன்று எழுதியிருப்பதாகச் சிலர் கூறுவர். தஞ்சைச் சுரஸ்வதி மஹால் நூல்ரிலையத்தில் அது உள்ள தென்பர்.

ஸ்ரீ மறைஞானசம்பந்தர் ஒருநாள் நண்பகல் ஒரு வீட்டில் கூழ் ஸ்ரீ நடராசமூர்த்திக்கு உச்சிக்கால உணவை அருந்திக்கொண்டிருந்தார். தில்லேவாழந்தணர்களில் ஒருவராகிய புசையைச் செய்து முடித்துத் ஸ்ரீ உமாபதிசிவம் பல்லக்கில் ஏறி, கைத்தீவர்த்தி ஓருவர் பிடித்துவரத் தமது திருகத்துக்குச் சென்றுகொண்டிருந்தார். கூழ் உணவு கொடுத்தவர் அத**ேன நிறு**த்தி<mark>விட்டுப் பல்</mark>லக்கை வேடிக்கை பார்த்தார். மறைஞான <mark>சம்பந்தர் அத்தில்%வாழந்தணரைப் பார்த்துப் 'பட்ட கட்டையில் பகற்</mark> குருடு செல்லுதல் காணீர்' எனச் சொன்னுர். சிவிகையில் ஏறிச் செல்று இன்ற உமாபதியாருக்கு அச்சொல் ஒரு உபதேசமாயிற்று. சிவிகையி னின்று குதித்தார்; ஓடிரை; மறைஞானசம்பந்தர் குடிக்கும் கூழ் முழங் கையில் ஒழுகுதலேக் கண்டார்; அசாரியசேடம் என அதனே ஏந்தி யுண்டோர். உமாபதியின் அதிதிரிர பக்குவ நிஃவை உணர்ந்த மறைஞான சம்பந்தர் தம் குருபரம்பரையில் கிடைத்த சிவஞானபோத அநுபவத்தை அருளினர். உபதேசங்கேட்ட அத்துணேயானே உமாபதிசிவம் சிவஞானு நுபூதியில் திளேக்கலானர். மறைஞானசம்பந்தர் சிதம்பரத்துக்கு மேல்பா லுள்ள இருக்களாஞ்சேரி எனும் கிங்காரத்தோப்பில் கோயில்கொண்ட ஸ்ரீ பிரமபுரீசர் சந்நிதியில் சிவாநந்த நிட்டையிலிருந்து ஒரு ஆவணி உத்திர நாளில் சுத்தாத்துவித சித்தாந்த சைவ முத்தியை அடைந்து சிவ பரிபூரணம் பெற்றனர்.

#### ட உமாபதி சிவம் :

இவர்கள் தில்லேவாழக்கணர் குலத் தில் அவதரிக்கவர்கள், ஸ்ரீ கடராசப்பெருமானேயும் மூலட்டானேசுவரரையும் முப்போதும் பூசிக்கும் பேறு பெற்றவர்கள், பரிபாகம் முற்றிய சிலயிலே மறைஞான சம்பக்தால் தடுத்து ஆட்கொள்ளப் பெற்றவர்கள். பரம்பரையிலே கடைத்த சிவஞான உபதேசப்பேறு பெற்றவர்கள். அதீத சில்யிலே வாழ்க்கவர்கள். அற்புதச்செயல்கள் பல கிகழ்த்தியவர்கள். தில்லேவாழக் தணர்களே விட்டுப்பிரிக்து கொற்றவன்குடியிலே ஒரு திருமடம் தாபனம் செய்து அங்கேயிருக்து சிலஞானசிட்டை கூடியவர்கள். பல கன்மாண வர்கட்குச் சிவஞானேயதேசம் செய்தவர்கள். பெற்றுன் சாம்பான் என்னும் ஒரு பரிபாகமுள்ளவருக்குச் சத்தியோ சிர்வாண தீட்சை செய்து அப்போதே முத்திகொடுத்தவர்கள். முள்ளிச் செடிக்கு எல்லாருங்காண

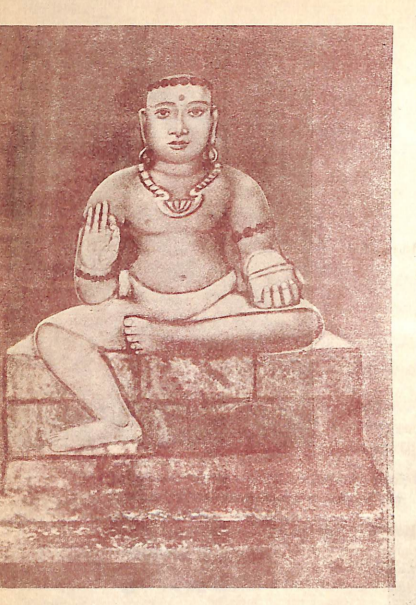
6



ஸ்ரீ அரணந்தி சிவாசாரியர்



ழு மறைஞானசம்பர்த சிவாசாரியர்



ரு உமாபத் திவாசாரியர்



ஸ்ரீ அருணமச்சிவாயர்

முத்தி கொடுத்தருளியவர்கள். கொடிக்கவி என்னும் நூலேப் பாடித் தில்லேச்சிற்றம்பலவர் கொடி தாகைவே ஏறத் திருவருள் பாலித்தவர்கள். திருச்சிற்றம்பலமுடையாரே அசரீரியாகவும், கனவினும் எழுந்தருளி 'யாம் ஞானமா நடராசராக உமாபதி பூசைப் பெட்டகக்தில் எழுந்தருளியிருக் கின்ரேம்' என அருளச் செய்தவர்கள்.

#### இவர்கள் செய்த ஞான நூல்கள் :

சிவஞான சித்தியாரின் வழி நாலாக எழுந்த சிவப்பீரகாசம், திரு வருட்பயன், நெஞ்சுவிடு தூது, போற்றிப் பஃ இடை, உண்மை நெறி விளக்கம், கொடிக்கவி, விரைவண்பா, சங்கற்பகிராகரணம் முதலிய எட்டு நூல்கள். இவை சித்தாந்தசாத்திர நூல்களாம்.

இவைகளேயன் றிக் கோயிற்புராணம், சேக்கிழார் நாயனுர் புராணம் முதலியனவும் இவர்களால் இயற்றப்பட்டவையே. வடமொழியில் பௌஷ்கரவிருத்தி இயற்றினுரும் இவர்களேயாவர்.

உமாபதிசிவம் கொற்றவன்குடியில் எழுந்தருளியிருந்துகொண்டு இடையருத சிவாந்த சிட்டையில் இருந்தார்கள்.

ஸ்ரீ மறைஞானசம்பந்தர்பால் சிவஞானேபதேசம் பெற்றவருள் உமாபதிசிவாசாரியர்க்குப் பின்பு அருணமச்சிவாயர் என்பவரும் பெற்ருர். ஆயினும். அவர் உமாபதியின் பின்னரே ஆசாரிய முறையில் வைத்து எண்ணப் பெற்ருர்.

ஸ்ரீ உமாபுத்கிவம் கொற்றவன் குடியிலே ஒரு சித்திரைமாதத்து அத்த நாளிலே சுத்தாத்துவித சித்தாந்தசைவ முத்தியையெய்திச் சிவபரி பூரணம் பெற்ருர்கள். ஸ்ரீ உமாபத்சிவம் அருளிய சங்கற்ப நீராகரணம் சாலிவாகன சகம்– 1235 எனக் குறித்தார்கள். அது 1235+78 – கி. பி. 1313 ஆம்.

#### ப் அதணமச்சிவாயர் :

இவர்கள் சிவஞான போனகம் உண்டருளிய திருஞானசம்பர்த மூர்த்திநாயஞர் அவதாரம்செய்த சீகாழிப்பதியிலே அவதரித்தவர்கள். சைவவேளாளர் மரபினர். முன்னேய பலபிறவிகளிற் செய்த சிவபுண்ணிய மேலீட்டால் பரிபாகம்மிகுந்து ஸ்ரீ மறைஞானசம்பந்தரிடம் ஸ்ரீ உமாபதி சிவத்துக்குப் பின்பு அநுக்கிரகம் பெற்றனர். இவர்கள் மச்சுச்செட்டியார் எனவும் வழங்கப் பெறுவர். இவ்வாசிரியர் உமாபதிசிவாசாரியரின் பின்பு ஆசிரியராய்த் தம்மையடுத்து வந்த பக்குவர்களுக்குச் சிவஞாகுணு பதேசம் செய்து வருவாராயினர். உமாபதிசிவம் தந்தருளிய அழகிய திருச் சிற்றம்பல முடையாரையும் ஸ்ரீ ஞானமாநாச மூர்த்தியையும் தாம் பூசித்துக் கொண்டு கொற்றவன்குடியிலேயே எழுந்தருளியிருந்தார்கள். குருபரம்பரையிலே கிடைத்த சிவஞான போதம், சிவஞானசித்தி, சிவப் பிரகாசம் முதலிய நூல்களேயும் மாணவர்கட்கு உபதேசித்தார்கள். இவர் களும் தம்மையடுத்த சித்தர் சிவப்பிரகாசருக்குச் சிவ ஞானேபதேசமும் சித்தாந்த சாஸ்திரோபதேசமும் செய்து ஒரு மார்கழித் திருவாதிரை நாளிலே சுத்தாத்துவித சித்தாந்த முத்தியை அடைந்து சிவபரிபூரணம் பெற்ருர்கள்.

#### <mark> முர் சித்தர்சிவப்பிரகாசர்</mark> :

இவர்கள் சித்தமூர்த்திகள். நவகோடி சித்தபுரத்திலும் வேதாரணி யுத்திலுமாக வசித்து வந்தவர்கள். பலவகையான சித்திகளும் கைவரப்பேற்றவர்கள், எத்தகையசித்தி கைவந்தவர்களாயினும் சிவஞானம் கை வரப்பேருராயின் முத்திகிடைத்தலரிது. ஆகலின், மூர்த்தி தலம் தீர்த்தம் என்பனவற்றை முறையே நாடி ஞாஞசாரியினத் தேடித் திரிந்துகொண்டு தில்லயை அடைந்தார். ஸ்ரீ மூலட்டானேசுரரையும், ஸ்ரீ நடராசப்பேரு மானயும் வணங்கி ஞாஞசாரியரைப் பேற வேண்டி சின்ருர் அங்கே ஸ்ரீ உமாபதிகிவத்தினிடத்துப் பெற்ற சிவஞானப் பேறு கைவந்து சிவானந்த கிட்டையில் கொற்றவன்குடி மடத்தில் எழுந்தருளியிருக்கும் அருணமச் சிவரயரைப்பற்றிக் கேள்வியுற்குர். உடனே ஞாஞசாரியரை அணுகித் தமக்குச் சிவஞானேபதேசம் செய்தருள வேண்டும் எனக் குறையிரந்து வணங்கினர்.

இவரது பக்குவ ரிஃயைக் கண்ட அருணமச்சிவாயர் தம் ஆசிரிய மரப்பே பெற்ற சிவஞானத்தை நல்கி, சித்தாந்த சாஸ்திரோபதேசமும் செய்தருளினர். உமாபதிசிவாசாரியர்பால் தாம்பெற்ற அழகிய திருச்சிற்றம் பலமுடையார் ஸ்ரீ ஞானமாநடராசர் என்னும் மூர்த்திகளேப் பூசித்துச் சிவ ஞானேபதேசம் செய்து வருமாறு அநுக்கிரகம் செய்தருளினர். அவை களேப் பெற்ற சித்தர் சிவப்பிரகாசர் தம் ஞானைசிரியர் சிவபரிபூரணம் தரிசித்துப் பின்பு தலயாத்திரையாகச் சிவதரிசனம் செய்துகொண்டு சீகாழி, புள்ளிருக்குவேளுர், மாயூரம் முதலிய பல தலங்களேத் தரிசித்துக்கொண்டு மூவலூரை அடைந்தார்.

#### ஆதீனப் பிரதம பரமாசாரியர்

TUDIORENIME IN THE

### ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசீகர்

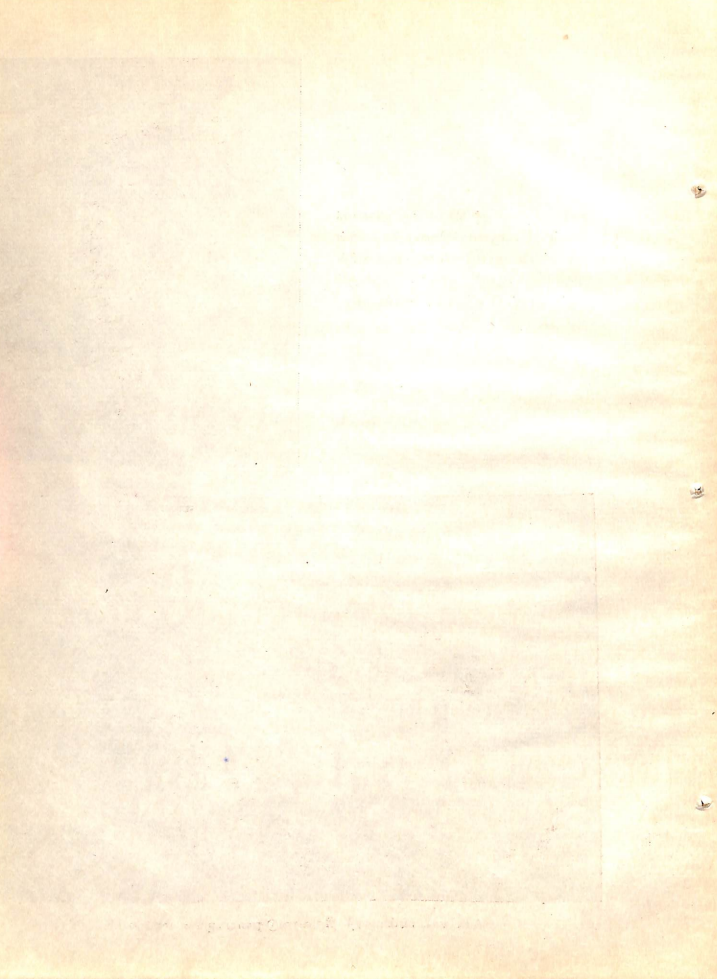
இவ்வாருக, முன்னப் பல பிறவிகளில் செய்த சிவபுண்ணிய முதிர்ச் இயால் அதித்விரதர பக்குவமுள்ள ஒரு 'சிறுவர்' சித்தர்சிவப்பிரகாசரைத் திருவீதியீலேயே கண்டு 'காந்தங்கண்ட இரும்பு' போலத் தொடர்ந்து தெருவிறியினர். அச்சிறுவர், மூவலூரில் பரம்பரைச் சைவவேளாளர் குலத் செல்வாராயினர். அச்சிறுவர், மூவலூரில் பரம்பரைச் சைவவேளாளர் குலத் திலே ஸ்ரீ வைத்தியநை சுவாமி திருவருளால் தோன்றியவர். பெற்ரேர் அவருக்கிட்ட பிள்ளேத் திருநாமம் வைத்தியநாதர் என்பது. சுமார் ஏழுபீராயம் வந்த அளவில் பெற்ரேர் பீரார்த்தணேயை சிறைவேற்றக் கருதித் தம் கு முந்தையை அழைத்துக்கொண்டு புள்ளிருக்குவேளு ரடைந்தனர். சித்தர மிர்த தீர்த்தத்திலே விதிப்படி நீராடினர். ஸ்ரீ வைத்தியநாதமூர்த்தியையும், தையனுயகியம்மையாரையும், செல்வமுக்துக்குமார சுவாமியையும் தரிசனம் தெயலையியம்மையாரையும், செல்வமுக்துக்குமார சுவாமியையும் தரிசனம் செய்தனர்; அருச்சித்துப் பிரார்த்தன முதலியவற்றைச் செலுத்தினர்;

ஸ்ரீ சித்தர் சிவப்பிரகாசர் ( இவர்கள் ஸ்ரீ அருணமச்சிவாய தேசிகரின் மாணவர், துறைசையாதீனக் குருமுதல்வரின் ஞாஞசாரியர் ஆவர். இவர்கள் இன்றும் இருப்பதாகப் போற்றுதல் சைவ மரபு )





திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீன மடாலயம்.



பின்னர் சண்டேசுவரர் சந்நிதிக்குச் சென்றனர்; திரும்பினர்: உடன்வந்த வைத்தியநாதரைக் கண்டிலர்; பதைபதைத்து ஓடி எங்கெங்கும் தேடினர்; வைத்தியநாதர் ஸ்ரீ வைத்தியநாதரவாமி சந்நிதியில் மனமுருகிக்கண்ணீர்வார மெய்ம்மயிர் போடிப்பத் தழுதழுத்த நிலயில் தம்கையில் ஒரு சிவலிங்க மூர்த்தியை வைத்துக்கொண்டு நிற்பதைக் கண்ணுற்றனர். பதைபதைப்பு நீங்கினர். குமாரரைப் பார்த்து 'இந்தச் சிவலிங்கமூர்த்தி ஏது '' என வினவினர். இப்பொழுதுதான் சந்நிதியிலிருந்து சிவரசாரியர் ஒருவர் வந்து இச்சிவலிங்கத்தை என்கையிலே கொடுத்து 'அன்புடன் இதனேப் பூசித்து வருவாயாக' எனக் கட்டளேயிட்டு உள்ளே சென்ருர்' என்ருர். இதனேக் கேட்ட பெற்றேர் திருவருளேச் சிந்தித்து மீண்டும் வைத்தியநாதக் கடவுளே கேட்ட பெற்றேர் திருவருளேச் சிந்தித்து மீண்டும் வைத்தியநாதக் கடவுளே யும் தையனுயகி அம்மையாரையும் வணங்கி விடைபெற்றுக் குமாரரையும் அழைத்துக் நெண்டுபோய்ச் சண்டேசுர தரிசனம்செய்து ஊருக்குத் திரும்பினர். குமாரரும் அன்றுமுதல் அச்சிவலிங்கமூர்த்தியைப் பூசித் திருந்தார்.

Bacon Couldest Colly and surround and Sagaran Cut of Carbonia வைத்திய நாதராகிய அந்தச்சிறுவர் வீதியிலிருந்து தம்மைத் தொயர்ந்து வருதலேயும். அருக்குள்ள அதிதீவிரதர பக்குவத்தையும் கிவபுண்ணிய முதர்வையும் சிந்தத்துணர்ந்து திருக்கோயில்யடைந்து வழித்துணே நாத ரையும் அம்மையாரையும் வணங்கிக்கொண்டு அங்குள்ள ஒரு திருமடத் திலேவந்து செத்தர்சிவப்பிரகாசர் தங்கி<mark>னர். சிவஞானப்பேற்றுக்கு உரிய நற</mark>் குறிகளே யெல்லாம் வைத்தியராதர்பால் கண்டார்; திருவருட் குறிப்பை எண்ணி மகிழ்ந்தார். வைத்தியநாதர் தமது வீட்டிற்குச்சென்று பெற்றோ ரிடத்தில் ஞாணுரியரைத் தரிசித்தமையைக் கூறிச் சிவலிங்கத்தையும் எடுத் துக்கொண்டு ஆசிரியருடன் செல்வதற்கு விடைகொண்டார். பெற்ரோர் பிள்ளேயைப் பிரிய மனமில்லாமல் வைத்தியநாகருடன் சித்தர்சிவப்பிரகாசர் தங்கியுள்ள திருமடத்தைச் சார்ந்தனர்; அப்பெரியாரை வணங்க ரின்று வழிபட்டனர். அதணக்கண்ட ஞாஞசாரியார் குழந்தையின் பெற்ரேரைப் பார்த்து இதுவரையில் ைத்தியநாதன் உங்களுடைய குழந்தையாக இருந்து வளர்ந்துவந்தான்; அவன் இனி நமக்குக் குழந்தையாக ஆயினன்; அவன் ஞானப்பிள்ளே; அவணப்பற்றி உங்களுக்குச் சிறிதும் தொடர்பில்லே கவஃப்படவேண்டாம்; நாம் அழைத்துச் செல்லுகிரும்; என்று கூறி வை**த்**தியநாதரையும் தம்முடன் அழைத்துக்கொண்டு வேதாரணிய<mark>த்தை</mark> அடைந்து அங்குள்ள ஒருகுகையில் கொனந்தரிட்டையில் அமர்ந்தார்.

பின்பு, எழுந்து இருவருட்பார்வையால் வைத்தி பநாதரை நேர்க்கி ஞானதிக்கை புரிந்தார். தமது ஆசிரியர் இருநாமத்துக்கு இயைய வைத்திய நாதருக்கு 'நமச்சிவாயன்' எனத் தீட்சாநாமம் சாத்தியருளினர். தமது குரு பரம்பரையிலே தாம் பெற்ற சிவஞானபோதம் முதலிய சாத்திரங்களேயும் உபதேசித்தருளினர். சிவஞானனந்த அநுபவம் கைவருமாறு அநுக்கிரகம் செய்தார் பின்னர் நமச்சியாயரையும் கூட்டிக்கொண்டு திருவாவடுதுறை அடைந்தார் சித்தர்கிவப்பிரகாசர் சிலநாட்கள் திருவாவடுதுறையிலேயே சிவானந்தமிட்டையில் அழுந்தியிருந்தார்.

ஒருநாள் நடிச்சிவாயரைத் தமது அருகிலழைத்து ஆசாரியனுபிருந்து சுவஞானேபதேசம் செய்துவருக; ஞாஞசாரிய பரம்பரையைப் பாதுகாத் தருள்க எனக்கூறித் தமக்கு ஆசாரிய பரம்பரையிலே கிடைத்த ஸ்ரீ ஞான மாநடராசமூர்த்தியையும் அழகிய திருச்சிற்றம்பலமுடையாரையும் கொடுத் துப் பரம்பரையிலே பூ சித்து வருமாறு அதிகாரம் அளித்து. ஸ்ரீ நமச்சிவாய தேசிகருக்கு முன்பு கிடைத்த சிவலிங்கமூர்த்தியை ஆன்மார்த்த உடைய <mark>வர் பூசையாகவும் எழு</mark>ந்தருளப் பண்ணியருளி 'வைத்தியநாதர்' என உடையவர் திருநாமமும் வழங்கியருளினர். அதன்பின் திருவாவடுதுறையில் தாம் இருந்த இடத்திலே ஒரு அறை கீறி அதிலே வீற்றிருந்து சுத்தாத்துவித சித்தாந்த சைவமரபு தழைத்தோங்குமாறு அநுக்கிரகம்பண்ணி வருவாயாக என ஆணேதந்து சிவப்பிரகாசர் வேதாரணியத்துக்குச் செல்வாராயினர். தமது ஞாணசாரியரைப் பிரிதல் ஆற்ருத ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்திகள் மிகவும் வருந்தினர். ஞானசாரியரின் ஆணேயைக் கடத்தற்கும் இயலாத ரிலேயில் பெரிதும் அச்சமுற்றவராய் ஆசிரியர் கீறிய அறையிலே தாமும் வீற்றிருந்து <mark>சிவஞா@ேபதேசம் செய்து வரு</mark>வாராயினர். சிவஞானபோ த நெறியைத்தம் <mark>மையடுத்துவரும் பக்குவர்கட்கு அருளி,</mark> சிவஞான அநுபவம் கைகூடச் த்<mark>தனர். அதுமுதல் ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த் ந</mark>களேப் பிரதம பரமாசரியராகக் கொண்டெழுந்த திருவாவடுதுறை ஆதீனம் ஸ்ரீ பஞ்சாக் சுடுதிகர் ஆதீனம் எனவே வழங்கிவருவதாயிற்று.

ழு மெய்கண்டதேவர் முதல் ஸ்ரீ நமச்சிவாயதேசிகர் வரையிலுள்ள பரம்பரை உபதேச பரம்பரையாம். திருநத்திதேவர் முதல் பரஞ்சோதி முனிவர் ஈருயுள்ள பரம்பரை தேவபரம்பரை. மேல் நமச்சிவாயதேசிகர் ஈருகவுள்ள பரம்பரை பூதபரம்பரையாம். தேவ பரம்பரை, பூதபரம்பரை என்ற இவ்விரண்டும் உபதேசபரம்பரை எனப்படும். மேல் வருவன அபிஷேக பரம்பரை.

ழ் பஞ்சாக்கரதேகிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் தம் ஞாணிசிரியர் கட்டீனியின்படி அவர் வகுத்த அறையிலிருந்து, வரும் பக்குவர்கட்குச் சிவ ஞானேபதேசம் செய்துகொண்டிருந்தனர். இங்ஙனமாக, ஒருநாள் குரியனர்கோயில் ஆதீனம் ஸ்கந்தபரம்பரையில் ஆசாரியராய் விளங்கும் ஸ்ரீ சிவாக்கிரயோகிகள் சிவஞான அநுபவ விசாரணே செய்யும்போருட்டு ஸ்ரீ நமச்சிவாய தேகிக மூர்த்திகள்பால் எழுந்தருளிவந்தனர். நேரமோ நண்பகல். ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்திகளின் சீடர்களில் சிலர், சமயாசார சீலர்கள் வீட்டில் பீச்சை ஏற்று நின்றனர். ஸ்ரீ சிவாக்கிரயோகிகள் எழுந்தருளி வருவதைக் கண்ணுற்ற அச்சீடர்கள் மிக்க பரபரப்புடன் கையிலிருந்த பேட்சாபாத்திரத்தை ஒரு திண்ணேயின் மேல் வைத்துவிட்டு வந்து யோகிகள் வணங்கினர். சீடர்கள் நிலயினக்கண்ட யோகிகள் ஸ்ரீ நமச்சிவாய மூர்த்திகளிடம் தொண்டுபூண்டிருந்தும் இவர்கட்குச் சைவாசாரசீலம் வர வில்லயே என இரங்கிச் சென்றனர்.

ஸ்ரீ சிவாக்கிரயோகிகள் நமச்சிவாயமூர்த்திகளுடனிருந்து திருமடத் தில் ஞானவிசாரணே செய்து அளவளாவி மகிழ்ந்து திரும்பினர். அப்போது சீடர்களுக்கு இன்னும் ஆசாரசீலம் திருந்தாமையைத் தெரிவித்தார்கள். அதினக்கேட்ட ஞாளைரியார் சீடர்களே நோக்கி ஒருவர் ஆசாரியினக் கண்டவுடன் இடத்தையோ காலத்தையோ ரிலேயையோ சோக்காமல் அடியற்ற மரம்போல அன்ரே விழுந்து வணங்குதல்வேண்டும்: அவ் வாறின்றிப் பிட்சாபாத்திரத்தை ஓர் இடந்தேடி வைத்தற்கும் அபிமான மன்ரே கரணமாயிற்று என இரங்கினர். அதினக்கண்ட யோகிகள் இத் தகைய ஞானமூர்த்திகளே எவ்வாறு பிரிந்து உறைவது எனப் பெரிதும் வருந்தித் திருவாவடுதுறையிலே சிலநாட்கள் தங்கிச் சிவாநுபவரிலேயில் திளேத்திருந்து தமது திருமடத்துக்குச் சென்ருர்கள்.

பின்பு, ஒருகாலத்தில் தம் அடியார்களில் ஒருவர் மடத்துக் கொல்லே யில் 'மாகேசுர பூசைக்கு ஆகுமே' எனக் கருதி ஒரு வாழைக்கன்றை வைத்து வளர்த்து வந்தார். அதனேக்கண்ட ஞாணைரியர் வரழைக்கன்று வளர்த்தற்குக் காரணமென்ன என்று வினவினுர்கள். உடனே அடியவர் வணங்கி நீன்று, மாகேசுரபூசையில் அடியார்கட்கு ஆகுமே என்றுர். அவர் அறியாமைக்கு ஆகிரியர் இரங்கினர்; அவரைநோக்கி 'நீர் தலயாத்திரை சென்று முற்றத் துறந்து மீளுக' என்று கட்டீனயிட்டருளினர். அடியார் ஆசிரியர் கட்டளேயின்படியே தலயாத்திரைசெய்து பரிபக்குவமுடையராய்த் திரும்பி வந்து அடியார் கூட்டத்தில் கலந்திருந்து இன்புற்குர்.

#### **மூ குடந்தைச் வெப்பிரகாசர் : மாயில் கூறு மாமக**

இங்ஙனமாக, திருக்குட முக்கு என்னும் கும்பகோணத்தில் உள்ள சைவ வேளாளர்குலத்தில் உத்தித்த ஒருவர் கமச்சிவாயமூர்த்திகள் திரு வருட் செயல்களேயும் ஞானுநுபூதியினேயும் கேள்கியுற்று ஞானு சிரியர்பால் வந்து அருளுபதேசம்பெற்று அணுக்கத் தொண்டராய் அமர்ந்திருந்தார்.

அக்காலத்தில் சிதம் ரம் ஸ்ரீ நடராசமூர்த்திக்கு ஏற்பட்ட பூசை முட்டுப்பாட்டைத் தவிர்க்கும் பொருட்டு ஞானுசிரியரின் கட்டனேப்படி வேலூர் சென்றுர் சிவப்பிர காசர். அப்போது அங்கே விசயாகரத்து அரச ருக்கு அமைச்சராகவும் பிரதிரி, நியாகவும் இருந்து அரசாங்கத்தை ரிர்வாகம் செய்துவந்தவர் இலிங்கமநாயக்கர் என்பவர். அவர் ஒரு முதிர்ந்த வீரசைவர். அவரை 'இலிங்கண்ணு' எனவும் அழைப்பர். இலிங்கண்ணுவைக் கண்டு குரு கட்டளேயை நிறைவேற்றச் சிவப்பிரகாசர் கருதினர். வீரசைவரை யன்றி வேறு எவரைக் கண்டும் பேசாத இலிங்கண்ணவைச் சந்தக்க ஒரு உபாயம் செய்தார். தமது பூசா மூர்த்தியாகிய சிவலிங்கத்தைத் தமது கழுத் திலே தாரணம் பண்ணிக்கொண்டார். பின்னர் வீரசைவக் கோலத்துடனே இலிங்கமநாயக் தரைக் கண்டு வைணவ அதிகர்ரிகளால் நேரிட்ட பூசை முட்டுப்பாட்டைத் தவிர்த்தார். இலிங்கம நாயக்கர் வேண்டுகோளின் படி ஞான சிரியர்பால் உத்தரவு பெற்றுத் திருவண்ணுமலேயில் அமைச்சரால் கட்டுவிக்கப்பட்ட திருமடத்தில் வசித்து வந்தார். இவிங்கமநாயக்கர் வி.பி. 1610 வரை வேலாரில் இருந்ததாகச் சரித்திரக்காரர்கள் கூறுவர். இனிங்க துரையான இலிங்கா ரெட்டியார் கி. பி. 1610 முதல் 1648 வரையில்

துறையூர் பாளேயப்பட்டுக்குத் தல்வராக இருந்தனர். துறையூரில் அவரால் ஏற்படுத்தப்பட்ட திருமடத்திலும், திருவண்ணுமில மடத்திலும் சிவப் <mark>பிரகாசர் கங்கியிருந்தார்.</mark> இவர் பின்பு ஒருசமயம் தலயாத்திரையாகச் சென்ற பெர் டிது சோழ நாட்டிலே பட்டீச்சுரத்துக்குச் சமீபத்திலே உள்ள முழை யூரில் சிவலிங்க ஐக்கியமாயினர். அவர் சமாதி அங்கே இன்று முள்ளது. இந்தச் சிவப்பிரகாசர், திருவருளால் பற்பல அற்பு தங்கள் நிகழ்த் நியுள்ளார்.

#### source convertible and notion within someon was all sub-் இரண்டாவது குருமகாசக்கிதானம் இனருகாக இதின்று

#### uf Lapperia Castai em a objeta

குடந்தைச் சிவப்பிரகாசர் வீரசைவராய்ப் பிரிக்க பின்னர் மறை ஞானர் க் என் பவருக்குச் சிவஞானேபகேசம் செய்து கமக்குப்பின் கூரதைரியராக வருதற்கு உரிய சடங்குகள் செய்தார்கள் நமச்சிவாய மூர்த் கள். மறைஞான தேசிகர் திருவாவடு துறையிலே தோன் றியவர். பரம்பரைச் சைவவேளாள மரபினர். முன்னேத் தவு விசேடத்தால் சிவ கானேபதேசம் செய்த துணேயானே தைலகாரைபோல இடையருது உருக் சிவானந்த நீட்டை பிலமர்ந்து செயலற்றிருப்பாராயினர். எனவே. தமது ஞானபீடத்துக்குத் தக்க ஆசிரியரைத் தேர்ந்து எடுக்கத் திருவருள் கூட்டியது. அதனேச் சிந்தித்து உணர்ந்த பரமாசாரியர் மற்றும் இரண்டு அடியார்கட்குச் சிவஞானேபதேசமும், ஆசாரியாபிடேகமும் செய்வித் அவருள் ஒருவர் அம்பலவாணர் என்பவர். \_ மற்ளுருவர் <mark>தட்சிணுமூர்த்தி என்பவர், அம்பலவரணருக்கு அபிடேகஞ்</mark> செய்து சின்னப் பட்டத்தில் அமர்த்தினர். தட்சிணுமர்த்தி என்பவருக்குச் சங்காபிஷேகம் ுசுய்வித்து துகிதிய ஆசிரியராக இருக்குமாறு பணித்தருளினர். ளார்களில் குருகள் முறியிகள்கில் பிறிகள்கில் பிறிகள்கில் பிறிகள்கள் பிறிகள்கள் பிறிகள்கள் பிறிகள்கள் முன்றுவது குருமகாசக்கிதானம் பிறிகள்கில் பிறிகள்கள் மூன்றுவது

#### ஆன்பு பார் மூட் அம்பலவாண தேசீகர் <sub>மாக</sub>்க

மர் பஞ்சாக்கரதேசிக பரமாசாரிய மூர்த்திகள் ஸ்ரீ அம்பல வாணதேசி கருடன் இருக்து கெடுங்காலம் சித்தாக்த ஞானேபதேசம் செய்து, சிவாகக்த கிட்டையில் எழுந்தருளியிருந்தனர். தம்முடைய ஆன்மார்த்த பூசையாகிய வைத்தியநாதத் தம்பிரானே அதிகாரமுடைய நாயகராகிய அழகிய திருச் செற்றம்பலமுடையார் ஞானமா நடராசமூர்த்தி என்னும் உபயமூர்த்திக ளோடும் பூசித்துக்கொண்டு அருளுபதேச பரம்பரையைப் பரிபாலித்து ளூடுறைபதேசம் செய்துவர அம்பலவாண தேசிகருக்குக் கட்டளேயிட்டு தைமாதத்து அசுபதி நாளிலே திருவாவடுதுறையில் சுத்தூத்துவித சித் கார்கமுத்தியில் இரண்டறக் கல து, சிவபரிபூரணம் பெற்றருளினர்.

் புநீ அம்பலவாணதேசிகர் திருவிடைமருதூ ரிலே பரம்பரைச் சைவ வேளாளர் மரப்லே தோன்றியவர். இவர் சிறுபிராயத்திலேயே திருவாவடு துறைப்பதியையடைந்து ஞாஞசாரியரையடுத்துத் துறவுரிகே பெற்றுத் கொண்டுபூன்டோழுகியவர். இவருடைய சிவஞான அநுபூதிரிலேயை அறிக்கே தமக்குப்பின்னர் சித்தார்த ஞாறேபதேசம் செய்துவருமாற



திருக்கபிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனக் குருமுதல்வர் ஸ்ரீ நம்சிவாய மூர்த்திகள்



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இரண்டாவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ மறைஞான தேசிக மூர்த்திகள்



இருக்கயிலாய பரம்பரைத் இருவாவடுதுறை ஆதீனம் மூன்ருவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள்

இருக்கயிலாய பரம்பரைத் இருவாவடுதுறை ஆதீனம் நான்காவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ உருத்திரகோடி தேசிக மூர்த்திகள்



பீரமர்சாரியராக ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிகரால் நியமித்தருளப் பெற்றவர். இவ ருக்கு முன்பு சிவஞானேபதேசம் பெற்றுச் சிவானந்தநிட்டையிலே இருந்து வந்த மறைஞானதேசிகர் திருவாவடுதுறையிலே ஒரு தைமாதத்துச் சுவாதி நாளில் சிவபரிபூரணமாயினர். அந்த ஞானசமாதியில் இவர் திருக்கோயி லமைத்துச் சிவலிங்கப் பிரதிட்டை செய்து கும்பாபிஷேகம் முதலியன இயற்றி நாடோறும் பூசித்து வழிபட்டு வருவாராயினர். தம்மை அடைந்த பக்குவர்கட்குக் குருமரபிலேபெற்ற சிவஞானபோதம், சிவஞானசித்தியார், சிவப்பிரகாசம் முதலிய நூல்களேப் போதித்துச் சிவஞானேபதேசம் செய்து விளங்கினர்.

சித்தாந்த சாஸ்திரங்களில் அங்கங்கே இமேறைகாய்போல் மறைந்து கிடந்த அரும் பொருள்களேயெல்லாம் எளிடுலே மாணவர் அறிந்துணர்ந் துய்யவேண்டுமென்ற திருவுளமுடையராய்த் தமது சிவாநுபவமும் துண் செய்ய அவற்றின் சாரமாக நூல்களே இயற்றி அருளினர். அவைவரு மாறு:– தசகாரியம், சன்மார்க்க சித்தியார், சி வாச்சிரமத் தெளிவு, சித்தாந்த பஃ இருடை, சித்தாந்த சிகாமணி, உபாய நிட்டை வெண்பா, உபதேச வெண்பா, நிட்டை விளக்கம் அதிசயமால், நமச்சிவாயமால் என்னும் பத்து ஞான நூல்களாம்.

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக பரமாசாரியர்பால் சிவஞாணேதேசமும், சித்தாந்த சாஸ்திரங்களும் ஞாணுசிரியத்தன்மையும் ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசி கருடன் பெற்றுச் சங்காபீஷேகம் செய்துகொண்டு, திருவாவடுதுறையிலேயே சிவானந்த ரிட்டையிலிருந்து சிவர்நுபூதியில் உறைத்த ஸ்ரீ தட்சிணு மூர்த்தி தேசிகர் தசகாரியம், உபதேசப் பஃ ரெடை என்னும் இரு ஞான நூல்களேயும் அருளிச்செய்தார். பின்பு ஒரு மாசி மாதத்துச் சித்திரை நாளிலே திருவாவடுதுறையிலேயே சிவபரிபூரணம் பெற்ருர்.

### ா என்காவது குருமகாசந்நிதானம்

### ஸ் உருத்திரகோடிதேசீகர்

முன்ருவது ஞானகுரவராக வீற்றிருந்த ஸ்ரீ அம்பலவாணதேகிகர் தமக்குப் பின்னர் சிவஞானேபதேசம் செய்துவரும்பொருட்டுத் தம் அடிய வர்கூட்டத்திலே சிறந்திருந்த ஒரு தம்பிரானுக்கு ஞானபிஷேகம் செய்வித்து உருத்திரகோடி தேசிகரென ஞானபீடத்திலிருத்தினர். தமது ஞானசிரியர் சிவபரிபூரணமான பிறகு தாம் ஞானபீடத்தமர்ந்து, ஞானேபதேசம் செய்து கொண்டு சிவத்தியானபரராய் இருந்துவந்தனர். தமது பரம்பரையிலே பெற்ற சிவஞானபோதம் முதலிய மூன்று நூல்களேயும் தம்மை அடைந்த பக்குவர்களுக்கு உபதேசம் செய்தருளினர். ஏனேய ஞானசாத்திரங்களேயும் அவ்வாறே உபதேசித்து வந்தனர். இந்த ஞானசர்ரியரது புகமும் ஞான கிலேயும் நாடெங்கும் பரவியது: பாண்டிநாட்டிலும் பரந்தது.

# ஈதானத் தம்பிரான் : அக்கியின் சை கிற செல்க நின் காக கிற காக

உருத்திரகோடி தேசிகருடைய திருவருட்பெருக்குக்கு இலக்கான தம்பிரான் ஒருவர் மிக அணுக்கத் தொண்டராய் இருந்துவந்தார். அவரே ஈசானத்தம்பிரான் என்பவர். ஆசிரியர் குறிப்பறிந்தொழுகும் குணம் இயல்பாகவே படைத்தவர் அவர்.

ஈசானத்தம்பிரான் வழக்கம்போலவே நாட்கடன்' பொருட்டுக் காவிரிந்திக்குச் சென்றுர். அப்போது வழியிலே மருதமரத் தன் கீழே ஒருவர் பசியின் கொடுமையால் வருந்திக் கணத்திருப்பதை சுவாமிகள் அவரை நோக்கி, 'கீர் சிறிது நேரம் **தம்பிரான்** அறிந்தார். இங்கே இரும்; நாம் சிறிது நேரத்தில் திரும்பி வருகிரும்' எனக் கூறி நதிக்குச்சென்று விரைந்து நீராடிக் கடன்களே முடித்துக்கொண்டார். தமது ஆன்மார்த்தபூசைக்கு நிவேதித்த பழங்களேக் கொண்டுவந்து பசித்திருந்த அவ்வழிப்போக்கருக்குக் கொடுத்து உண்ணச்செய்தார். அவருக்கு ஆறுதல் கூறி இருக்கச்செய்து, தாம் மடத்தை அடைந்தார். மாகேசுரபூசை முடிந்த பின்பு தாமே அன்னத்தை எடுத்துக்கொண்டுபோய் முன்பு கண்ட வழிப்போக்கருக்கு அளித்து அயர்வு கீக்கிருர். தம்பிரான் சுவாழிகளின் அன்பையும் அருள்கி‰டையும் வழிப்போக்கர் கண்டு மகிழ்ந்தார். தமது வரலாற்றை மேல்லமெல்லச் சொன்னர், அதீனக்கேட்ட சுவாமிகள் இரங்கி, அவரை மடாலயத்துக்கு அழைத்துவந்தார். மகாசந்கிதானத் இலே கெரிவித்தார். உத்தரவுப்படி அவரைப் பாதுகாத்து வந்தார். வழிப்போக்க ராகிய அவரே செவ்வந்தியப்பநாயக்கர். அவரது தம்பி முத்துவீரப்பநாயக்கர் என்பவர்; மதுரையை யாண்ட நாயக்க வமிசத்தவர்: அவர் அரசாண்ட காலம் இ.பி. 1609 - 1623 என்பர்.

ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்திகளுடைய ஞானபீடச் சிறப்பும், ஞானதேசி கருடைய திருவருட்பொலிவும் சிவஞானவினக்கமும், தம்பிரான்சுவாமி களாகிய அடியவர் கூட்டத்தின் அன்புரிலேயும், அடிமைத் திறமும் கேரே கண்டறிந்தவராகலின் செவ்வந்தியப்ப நர்யக்கர் தாம் மதுரையை அடைந்த பின்னர், தம் சகோதரருக்குத் தெரிவித்தார். ஈசானத்தம்பிராணத் தம் அரண்மணக்கு அழைத்துவந்து சிறப்புச் செய்யவேண்டுமென உறுதி கொண்டார். ஈசானத்தம்பிரான்சுவாமிகளே மதுரைப்பதிக்கு அநுப்புவித்துச் சைவசமய பரிபாலனம்செய்துவரக் கட்டளேயிடுமாறு ஞானகுரவருக்கு விண்ணப்பம் செய்தார். சில தக்கவர்களேயும் திருவாவடுதுறைக்கு நாயக்கர் அனுப்பினர்.

உடன்வந்த தக்கோரிற் சிலர் ஈசானத்தம்பிராணத் தரிசித்து அரசரது வேண்டுகோளயும் தெரிவித்தனர். தம்பிரான்சுவாமிகள் சமயம் பார்த்து ஞானதேசிகரிடம் அவர்களே அழைத்துச் சென்று தரிசனம் செய்வித்தார். அரசர் விண்ணப்பத்தையும் தெரிவித்தார். ஞானதேசிகர் அதனத் தருச் செவியேற்று அங்ஙனமாயின் அரசர் விருப்பப்படியே போய்வருக என அனுக்கிரகத்து உத்தரவிட்டருளினர், தம்பிரான்சுவாமிகளும் ஆசிரியரின் கட்டளேயின்படி மதுரைக்குச் சென்றுர். தம்பிரான் வருகையை முன்னரே

C

அறிந்த செவ்வந்தியப்பநாயக்கரும் முத்துவீரப்பநாயக்கரும் கூடி அரச மரியாதைகளுடன் சுவாமிகளே வரவேற்று அரண்மனக்கு அழைத்துச் சென்று உபசரித்தனர்.

கி.பி. 1609 க்கு முன்பே மதுரையில் கிறித்தவக்கோயில் கிர்மாணம் செய்யப்பட்டது. அப்போதுள்ள நாயக்க வமிசத்து அரசர்கள் பராமுகமாக இருந்து விட்டமையால் பெர்ணுண்டஸ் பாதிரி பலரைக் கிறித்தவர் ஆக் கினர். கி.பி. 1606-ல் ராபர்ட்டி நோபிலிபஸ் என்னும் பாதிரியும் வந்து சேர்ந்தார். மதமாற்றம் செய்வதில் மக்கள் பெரிதும் வருந்த அரசரிடம் முறையிட்டனர். அரசர் ஸ்ரீ ஈசானத்தம்பிராணக்கொண்டு கிறித்தவ மதத் தைத் தஃவெடுக்கவொட்டாமல் செய்தார்.

பின் பு ஈசானத்தம்பிரான் சுவாமிகளுடன், சிலகாலம் அளவளாவியிருந்து சமயநுட்பங்<sub>க</sub>ளேயெல்லாம் அரச சகோ தரர்கள் இருவரும் அறிந்<mark>துவந்தனர்.</mark> செவ்வந்தியப்பநாயக்கர் ஈசானத்தம்பிராண அழைத்துச்சென்று தென் னட்டுச் சிவதலங்களேத் தரிசனம் செய்வித்தார். சிவதலயாத்திரை செய்யும் போது சுவாமிகள் விருப்பப்படி பாவநாசம், திருப்புடைமருதூர், செவ்வல் இருநெல்வேலி, முரப்பநாடு, வள்ளியூர், கன்னியாகுமரி, சுசீந்திரம் முதலிய <mark>ஏட்டு இடங்களிலும் மடாலயம் அமைத்தற்குரிய இடங்களேயும், அம்மடா</mark> லயத்தின் பொருட்டுப் பொருந்திய பல கிராமங்களேயும் தெரிந்து வைத்து மதுரையை வந்தடைந்தனர். அதன்பின் அவ்வவ்விடங்களில் ஆதீனத்திற் தென மடாலயங்களேக் கட்டுவித்தனர். ஈசானத்தம்பிரான் பெயரால் அவை கள் விளங்குமாறு செய்தார். தெரிந்து வைத்த கிராமங்களேயும் முற்றூட் டாகக் கொடுத்தார். தாமிர சாசனங்கள் செய்தார். அந்தக்காலம் சாலி வாகன சகம் 1537, 1539, 1543-வது ஆண்டுகளாம்: கி. பி. 1615, 1617, 1621 ஆண்டு என்பர். (சாலிவாகன சகத்துடன் 78 ஆண்டுகள் கூட்டக் <mark>கி. பி. நூற்ருண்டாம்) மதுரை நாயக்கர் ஆட்சியில் முத்துவீரப்பநாயக்கர்</mark> காலம் கி. பி. 1609-1623.

ஞானசாரியாராகிய உருத்திரகோடி தேசி கரையும் அடியார் கூட்டங் களேயும் தரிசிக்க ஈசானத்தம்பிரான் வேணவாக்கொண்டார். தம் ஞானுசிரி யரைப் பிரிந்து மதுரைக்குவந்து நெடுங்காலம் ஆயிற்றென நீன்ந்தரர். இதனேத் தமது அன்பராகிய செவ்வந்தியப்பருக்கு அறிவித்தார். அவர் தம் பிரான் சுவாமிகளேப் பிரிந்திருக்க மனமில்லாதிருந்தார். சுவாமிகள் விருப் புத்தைத் தடுத்தற்கும் அஞ்சினர். பின்னர் ஒருவாறு இசைந்தார். வேண் டிய சிறப்புக்களே செய்லு வழியநுப்பிரைர். தம்பிரான் சுவாமிகள் வழியிலுள்ள தலங்களேயெல்லாம் தரிசித்துக்கொண்டு திருவாவடுதுறையை அடைந்தார். ஸ்ரீ மாசிலாமணியீசரையும் ஒப்பேஸ் மூல்யம்மையையும் தரி சித்துக்கொண்டு மடர்லயத்துக்கு வந்தனர். அங்கே உள்ள சிவப்பிரகாச விநாயகரையும், திருமாளிகைத்தேவரையும் தரிசித்த பின்னர் ஸ்ரீ பஞ்சாக் கர பரமாசாரிய மூர்த்திகளேப் பன்முறை வணங்கித் தரிசனம் செய்துகொண் டார். ஒடுக்கத்திலே சென்று ஞானகுரவரையும் தரிசித்துகின்றுர். மதுரை சென்றுவந்த வரலர்ற்றையெல்லாம் மிகவும் விவரமாக விண்ணப்பித்தார். அடியார் கூட்டத்தையும் வணங்கி அளவளாவியிருந்தார். பின்பு ஒருநாள் ஞாருசர்ரியரை வணங்கி நாயக்கர்வேண்டுகோளத் தெரிவித்தார்.

அரசரின் விருப்பத்தை முற்றுவிக்க எண்ணிப் பாண்டி நை திரை தொடங்கியருளல் வேண்டுமெனப் பன்முறை வேண்டினர். பாண்டி நாட்டிலே தமக்கு அரசர் அமைத்துத்தந்த மடங்களில் எழுந்தருளியிருந்து ஆங்காங்குள்ள பக்குவர்கட்கு அநுக்கிரகம் செய்தருளவேண்டுமென இரந்தார். அதற்கு ஞானகுரவரும் மகிழ்ந்து தலயாத்திரை செய்ய மனமுவந்தருளினர்.

ஸ்ரீ உருத்திரகோடிதேசிகர் ஒரு சுபதினத்தில் தம் அடியவர் கூட்டத் திலே பக்குவம் மிக்க ஒரு தம்பிரானுக்கு வேலப்பதேசிகர் எனத் தீட்சா நாமம் சார்த்தி ஆசாரியாபடேகம் செய்து தமக்குத் துவிதிய ஆசிரியராக ரியமித்தருளித் துமக்குப் பின் சிவஞாஹேபதேசம் செய்துவருமாறு பணித் அதன்பின்னர் ஒரு நல்ல நாளிலே ஸ்ரீ ஞானமாநடராசரை எழுந்தரு ளப்பண்ணிக் கொண்டு அடியார்கள் புடைசூழத் தலயாத்திரையாக எழுந் தருளினர். சோழநாட்டுத் தலங்களேத் தரிசித்துக்கொண்டு மதுரைக்கு வந்து சேர்ந்தூர்கள். இதனே முன்னரே அறிந்த செவ்வந்தியப்ப நாயக்கர் அரசரா கிய முத்துவீரப்ப நாயக்கருடன் அரசமரியாதைகள் எல்லாவற்றுடனும் எதிர்கொண்டு சென்று அழைத்துவந்து அங்கயற்கண்ணியம்மையையும் ஆலவாயண்ணஃயும் தரிசனம் செய்வித்துத் திருமடத்திலே ஞானதேசிகரை எழுந்தருளப்பண்ணிக் குருதரிசனக் காட்சியைக் கடைபடைத்த பேறெனக் கண்டு தரிசித்தார்கள். பின்னர் ஞானதேசிகரும் அவர்களேத் திருக்கண் சாத்தியருளித் திருநீறு வழங்கினர். மிகச் சிறப்புடன் அரசர் மாகேசுர புசையை நடாத்தி மிக மகிழ்ந்திருந்தார் தருவுலாக் காட்சியை எல்லாரும் காணும்படி நடாத்துவித்தார்.

மதுரையிலே ஞானதேசிகர் சிலநாட்கள் தங்கிப் பக்குவர்கட்டுகல் லாம் அருளுபதேசம் செய்திருந்தார்கள். பின்பு வழியிலுள்ள தலங்களேக் கரிசித்துப் பாவநாசத்தலத்தை அடைந்தனர். அங்கே முக்களாலிங்கரையும். உலகம்மையாரையும் தரிசித்துத் தமது ஈசானமடத்தில் எழுந்தருளினர். அதன் பீன் அரசரால் அமைத்துத் தந்துள்ள எல்லாமடங்களிலும் சென்று கங்கி அடியார்களுக்கு அருளுபதேசம் வழங்கினர். சுசீந்திரமடத்திலே எழுந் கருளியிருந்த அக்காலத்திலே தென்னுட்டினும் தமது ஞானசாரியபரம்புனா கிறந்து விளங்குமாறு திருவுளங்கொண்டார். பூர் நமச்சிவாயமூர்த்திகள் திரு வுருவப் பிரதிட்டை செய்தனர். கும்பாபிஷேகம் முதலியவற்றையும் சிறப் புறச் செய்வித்தனர். நித்திய நைமித்திக பூசைகள் சரிவர நடந்து வருமாறு கட்டளேயிட்டருளித் தமது துவிதிய ஆசிரியராகவுள்ள வேலப்பதேசிகரை அங்கே இருத்திப் பக்குவர்கட்கு ஞானேபதேசம் செய்துவருமாறும் சித்தாந்த சாஸ்திரோபதேசம் செய்து வருமாறும் பணித்தருளினர். ஈசானத் தம்பிரானத் தென்னுட்டிலுள்ள குருக்ஷேத்திர பரிபாலனம் செய்துவரக் கட்டளேயிட்டருளினர். பின்பு ஞானு சிரியர் மதுரைப்பு இக்கு எழுந்தருளிச் சுவாமிதரிசனம் செய்திருந்தார்கள் இப்படியிருக்கும் நாட்களிலே ஒரு

கார்த்திகை மாதத்து அநுட நாளில் மதுரையம்பதியிலே சுத்தாத்துவித சித்தாந்த முத்தி நிஃயை அடைந்து சிவபரிபூரணம் பெற்றுர்கள்.

இதனே அறிந்த செவ்வந்தியப்ப நாயக்கரும், அரசராகிய முத்து வீரப்ப நாயக்கரும் சுசீந்திரத்திலிருந்த ஞானதேசிகராகிய வேலப்பதேசி கரைக்கொண்டு பத்து நாட் குருபூசையையும் மிகச் சிறப்புறச் செய்வித் தனர். வேலப்பதேசிகரை மதுரைமாநகரில் பவனிவரச்செய்து கொலுக் காட்சியில் குருதரிசனமும் செய்து களிப்புற்றனர். நகரமாந்தரும் ஞானதேசிகரை வணங்கி அருள் பெற்றனர்.

இங்ஙனமாக நான்காவது குருமகாசந்நிதானமாக விளங்கிய உருத்திர கோடிதேசிக சுவாமிகளின் காலத்திலேதான் கிரைமடங்களும் திராமங்களும் ஆதீனத்துக்கு உண்டாயின

# ஐந்தாவது குருமகாசந்திதானம்

# ஸ்ரீ வேலப்பதேசீகர்

ஞாஞ்சாரியராக எழுந்தருளிய ஸ்ரீ வேலப்பதேகிக சுவாமிகள் மதுரையை அரிதனிங்கு வழியீலுள்ள தலங்களேத் தரிகித்துக்கொண்டு ஆதீன மடாலயத்துக்கு எழுந்தருளிப் பிரதம ஞாஞ்சாரியாராகிய ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேகிக மூர்த்திகளேத் தரிகித்து வணங்கு ஞானபீடத்திலமர்ந்தனர். தம்மை அடைந்த அன்பர்கட்கெல்லாம் சிவஞானேபதேசம் செய்திருந்தனர். பின்பு ஒரு நல்ல நாளிலே தம் அடியவர் கூட்டத்தில் சிறந்திருந்த குமார சாமித்தம்பிரான் என்பவருக்கு ஆசாரிய அபிடேகம் செய்து தமக்குத் துளிதிய குரவராக கியமித்தருளினர். இவர்கள் மெய்கண்ட சாத்திரங்களுக்கு உரையிட்டருளினர் என்ப. எனினும், இவர்களது அடியார் கூட்டத்தில் ஒருவராகிய நமச்சிவாயத்தம்பிரான் சில சாத்திரங்களுக்கு உரையிட்டிருக் கிருர். அவற்றுள் திருவருட்பயன், வினுவெண்பா என்னும் இரண்டு நூல்களுக்கும் நமச்சிவாயத்தம்பிரான் உரை கிடைத்தது. அதனே இவ் வாதீனப் பதிப்பாக 1953-ம் ஆண்டில் வெளியிட்டு அன்பர்கட்கு வழங்க லாயிற்று. வேலப்பதேசிகர் சிவஞானசித்தியார் பரபக்கத்துக்கும் ஒருரை வருந்துள்ளார்கள்.

இனி, விணுவெண்பாவுரையின் இறுதியில் 'மெய்கண்ட சந்ததியில் திருவாவடுதுறை நமச்சிவாயமூர்த்தி மரபில் வேலப்ப பண்டாரம் அநுக் திரகம் பெற்ற நமச்சிவாயத்தம்பிரான் சாலிவாகன சகாத்தம் 1600க்குமேல் செல்லாரின்ற பிங்கள இறைவகாசி மீ (கி – பி. 1678) செய்த வினுவேண் பாவுரை முற்றிற்று'' எனக்காணப்படுகிறது. இந்த நமச்சிவாயத் தம்பிரான் ஞாணுசிரியராகிய வேலப்பதேசிக சுவாமிகள் காலத்துக்குப் பின்னும் வாழ்ந்திருந்தார் என அறியலாம்.

முற்கூறிய ஈசானத்தம்பிரான் சுவாமிகள், ஞாணுசிரியரின் ஆணே யீன்படி குருக்ஷேத்திர பரிபாலனமும் சித்தாந்த சைவ சாத்திரோபதேசமும் செய்து கொண்டு இருகெல்வேலி ஈசானமடத்திலே வசித்திருக்கும் காலத்தில் ஒரு பங்குண் மாதத்துத் இருவாதிரைநாளில் சிவபரிபூரணமுற்ருர். துவிதீய குரவராசிய குமாரசாமி தேசிகர் ஞாஞ்சிரியரின் கட்டீரைப்படி சுசீந்திரத்தில் எழுந்தருளியிருந்து அங்குள்ள பக்குவர்கட்கு அநுக்கிரகம் செய்து வருவா ராயீனர். ஸ்ரீ வேலப்பதேசிகர் தலயாத்திரை செய்தற்கு விரும்பி அங்கங்கே சேன்று சிவதலதரிசனம் செய்துகொண்டு திருப்பூவணத்திலே எழுந்தருளி யிருக்கும் காலத்திலே ஓர் கார்த்திகை மாதத்து உத்தராடநாளிலே சுத்தாத் துவித சித்தரந்த முத்தியெய்திச் சிவபரிபூரணமுற்ருர்கள். குமாரசாமி தேசிகர் ஞானுசிரியருக்குப் பத்துநாட் குருபூசையும் சிறப்புறச்செய்து ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளினர்கள்.

### ப்படுக்கு அருவது குருமகாசக்கிதானம்

#### ஸ்ரீ குமாரசாமிதேசீகர் வகுக்கிற

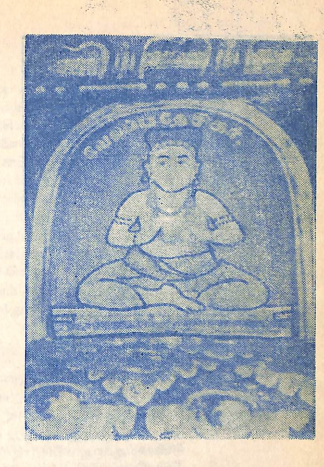
ஞானபீடத்தமர்ந்த ஸ்ரீ குமாரசாமிதேசிகர் தமது அடியார் கூட்டத் துடன் திருவர்வடுதுறைக்கு எழுந்தருளிவந்தனர். ஆதீனமுதற்குரவரான ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்தியைத் தரிசித்து எணங்கினர். திருவாவடுதுறையி லேயே தங்கிச் சிவஞானச் செங்கோல் சேலுத்திவந்தனர். தமக்குப் பீன் வழிவழியாகச் சிவஞானேபதேசம் செய்துவரும்பொருட்டுக் தம்பிரான் கூட்டத்திலே அதிதீனிர பக்குவமுடையராயிருந்த ஒருவருக்கு ஆசாரியா படேகம் செய்து குமாரசாமிதேசிகர் எனவே திருநாமம் சூட்டித் துவிதீய குரவராக வைத்தருளினர். பீன் ஞாஞசாரியராகிய ஸ்ரீ குமாரசாமிதேசிகர் சிவதலயாத்திரை செய்யுக் திருவுள்ளங்கொண்டு தலதரிசனம் செய்து சுசீந்திரத்தை அடைந்து அங்கே தங்கியிருந்தனர். அக்காலத்திலே ஞான தேசிகர் ஒரு கார்த்திகை மாதத்து உத்தராட நாளிலே சுசீந்திரத்திலேயே சுத்தாத்துவித சித்தாந்தமுத்தி எய்திச் சிவபரியூரணமாயினர். தம் ஞாஞசிரி யருக்குப் பத்துநாட் குருயூசையும் மிகச்சிறப்பாகச் செய்திருந்து ஸ்ரீ பீற் குமாரசாமிதேசிகர் ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளிப் பக்குவர்களுக்கு அநுக் கிரகம் செய்துவருவரராயினர்.

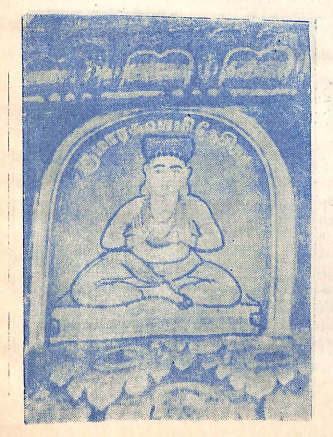
### ஏழாவது குருமகாசக்கிதானம்

### ஸ்ரீ பிற்குமாரசாம்தேசீகர்

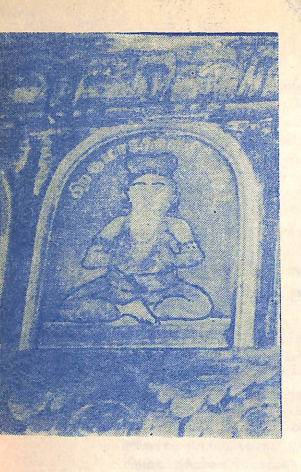
ஸ்ரீ பிற்குமாரசாமிதேசிகர் தம் அடியவர்கூட்டத்துள் சிறந்த முத்தம் பலவாணருக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து துவிதிய குரவராக அமர்த்திச் சுசீர்திரத்திலேயேயிருந்து சீடர்களுக்குச் சினொனேபதேசம் செய்து வருமாறு கட்டனேயிட்டுத் தாம் அடியார் கூட்டத்துடன் திருவாவடு துறையை அடைந்து, ஆதீன பரமாசாரியாரையும் திருமாளிகைத்தேவரை யும் வணங்கித்துதித்து, ஒடுக்கத்திலேசென்று ஞானபீடத்திலே எழுந்தருளி யிருந்து சிவஞானேபதேசம் செய்துவந்தனர்.

சுசீந்திரத்**திலே** தம் ஞாணிசியர் கட்டீனப்படி தங்**கி**யிருந்து ஞானேபதேசம் செய்துவரும் துவிதிய ஆசிரியராகிய ஸ்ரீ முத்தம்பலவாண தேசிகர் ஞாணிசியரையும், ஸ்ரீ நமச்சிவாய பரமாசாரியரையும் தரிசிக்க திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் ஐந்தாவது குருமகாசர்ரிதானம் ஸ்ரீ வேலப்ப தேசிக மூர்த்திகள்





திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் ஆருவது குருமகாசர்சிதானம் ஸ்ரீ குமாரசாமி தேசிக மூர்த்திகள்



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் ஏழாவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ பீற்குமாரசாமி தேசிக மூர்த்திகள்

இருக்கயிலாய பரம்பரைத் இருவாவடுதுறை ஆதீனம் எட்டாவது குருமகாசர்ரிதானம் ஸ்ரீ மாசிலாமணி தேசிக மூர்த்திகள்

மூர் மாசிலாமணி தேசிக மூர்த்திகள் . மாது விரிக ககிரும் போதுமாகு . எம்



வேண்டுமௌ எண்ணித் திருவாவடுதுறைக்கு வந்து தம் ஆசாரியரைத் தரிசனம்செய்து அடியார் கூட்டத்துடன் அளவளாவியிருந்து வந்தனர். பீன்பு, ஞானதேசிகராகிய பிற்குமாரசாமி தேசிக சுவாமிகள் சோழகாடு பாண்டிநாடு. சேரநாடுகளில் உள்ள பல தலங்களேயும் தரிசித்து அங்குள்ள <del>டேர்களுக்கு அநுக்கிரகம் செய்யத் திருவுள்ளங்கொண்டார். துவிதீய</del> ஆசிரியர் முத்தம்பலவாண தேசிகரும், தம்பிரான் கூட்டமும், அடியார் கூட்டமும் தம்முடன் வரத் தாம் சிவதல யாத்திரை செய்துகொண்டு திருக்குற்றுலத்திலே வந்து <sub>தங்</sub>கிச் சுவாமிதரிசனம் செய்துவந்த<mark>னர்.</mark> அப்பொழுது துவிதிய ஆகிரியராகிய முத்தம்பலவாண தேசிகர் ஒரு மாகி மாதத்துச் சித்திரைகாளிலே செவபரிபூரணமெய்தினர். ஞானதேசிகராகிய ழு பிற்குமாரசாமி தேசிகர் துவிதிய குரவருக்குச் செய்யவேண்டிய குருபூசை யைச் சிறப்பாகச் செய்வித்தார்கள். பின்பு, தாம் சுசீந்திரத்தை அடைந்து அங்கே தம் அடியவர் கூட்டத்திலே மிகச்சிறந்து விளங்கும் மாசிலாமணித் தம்பிரானுக்கு ஆசாரியாபிடேகம் துவிதிய குரவராயிருக் து செய்து. உபதேசித்துவரக் கட்டீனயிட்டருளினர்.

மாசிலாமணி தேசிகராகிய துகிதீய குரவரைச் சுசீந்திரத்திலே இருந்து சீடர்களுக்குச் சிவஞானேபதேசம் செய்துவருமாறு பணித்துத் தாம் வழியிலுள்ள பல தலங்களேயும் தரிசித்துத் திருவாவடுதுறைக்கு வந்து எழுந்தருளியிருந்து ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்தியைப் பூசித்து அருளாட்சி நடத்தி வந்தார். இவ்வாருக, மாசிலாமணி தேசிகர் சுசீந்திரத்திலே இருந்துகொண்டு தம்மையடுத்த பக்குவர்களுக்குச் சிவஞானேபதேசமும், சிவஞானபோதம் முதலிய சாத்திரோபதேசமும் செய்துவருவாராயினர். இடையருத சிவர் னந்த நீட்டை கூடியும் சிவாநுபூதிச்செல்வத்துடன் விளங்கினர்.

### எட்டாவது குருமகாசந்நிதானம்

### ஸ்டீ மாசிலாமண்டுதசிகர்

ஸ்ரீ மாசிலாமணி தேசிகர் சோழவளநாட்டிலே திருவெண்காடு என்னும் சிவதலத்திலே பரம்பரைச் சைவ வேளாளர் குலத்திலே அபிஷிக்தர் மரபிலே அவதரித்தவர்கள். இவருடைய தாய் தந்தையர் தாயார் பிறந்தகம் சமயகுரவருள் சிவரு தவருதொழுகிய சீலர்கள். முதல்வராகிய திருஞான சம்பந்தமூர்த்தி சுவாமிகள் திருவவதாரம் செய் தருளிய சீகாழிப் பதி என்பர். தந்தையார் தருவெண்காட்டிலேயே தமது இல்வாழ்க்கையை நடத்தினர். ஆயினும், திருவாவடுதுறையிலே திருக் கோயில்கொண்டு எழுந்தருளியுள்ள ஆரீ ஒப்பிலாமு ஃயம்மை பங்கராகிய ஸ்ரீ மாசிலாமணி ஈசரிடத்து ஈடுபாடுடையராக இருக்கார். இருவேண் காட்டிலே முக்குள நோடி முறைப்படி சுவேதவனேசுரரை வழிபாடரற்றி. புத்தரப்பேறு வேண்டினர். அடிக்கடி தருவாவடுதுறைக்குத் தம்முடைய மனேவியாருடன் வந்து கோமுத்த தீர்த்தத்திலே விதிப்படி முழுகி. பொன்னித்துறையிலும் ஆடி. முசுகுந்தச் சக்கரவர்த்திக்குப் புத்திரப் பேறருளிய ஸ்ரீ தியாகராசப்பெருமானேயும், ஸ்ரீ ஒப்பிலாமுஃயம்ணையையும், ழு மாசிலாமணி ஈசரையும் வழிபாடாற்றி வந்தனர். இருமூலதேவரையும், இருமாளிகைத்தேவரையும், பஞ்சாக்கர பரமாசாரியரையும் தரிசித்து வணங்கிக் குறையிரந்து வருபவராயினர். சீகாழிப்பதி சென்று பிரம தீர்த்தத்திலே நீராடி அம்மையப்பரைத் தரிசித்து வழிபாடாற்றினர்; ஸ்ரீ ஞானசம்பந்தப் பிள்ளயாரையோப்ப மகப்பேறு உண்டாக வரங்கிடந் தனர் முன்னேத் தவப்பேற்றுல் இம்மையிலே சிவபத்திச் செல்வம் கிறையப் பெற்ற அத்தாய் தந்தையரிடத்து நல்ல நாளுங்கோளும் சிறந்த நல்லோரையிலே ஒரு சற்புக்திரர் திருவருளும் குருவருளும் வாய்ப்ப அவதரித்தனர். நன்மகவைப் பெற்ற பெற்ரேர் மாசிலாமணியீசர் திருவருளால் கிடைத்த தென மனங்கொண்டு அந்தக் குழுவிக்கு மாசிலாமணி எனப் பிள்ளேத் திருநாமம் இட்டழைத்தனர்.

Tilling andillibration fine fine bearing him bancing a from.

### கல்வி கற்றமை நடிக்க கடிக்கிய கடுத்து பக்க கொடிக்க கிற்கு

ஐந்தாம் வயதிலே பள்ளியில் வைத்து நல்லாசிரியரைக்கொண்டு கல்வி கற்பித்தனர். '' விளேயும் பயிர் முளேயிலே '' என்ற பழமொழிக்கு இணங்க விரைந்து கல்வியைக் கற்பாராயினர், மாசிலாமணியாரின் தமிழ் இலக்கண இலக்கிய நூற்புயிற்சியும், வடமொழிப் பயிற்சியும் வரவர மிக்கது சமய நூற்பயிற்சியிலும் மனம் வலியுற்றது. தேவார திருவாசக முதலிய அருட்பாக்களில் உள்ளம் அழுந்தியது. கலி செய்யும் ஆற்றலும் மிகுதியாயது. ஞானசம்பந்தப் பிள்ளேயாருடைய இருப்பாட்டுக்களில் மிக ஈடுபாடுடையராயினர். நம்பியாண்டார்நம்பிகள் அருளிச்செய்த ஆளுடைய புள்ளேயார் பிரபந்தங்களிலும் ஸ்ரீ சேக்கிழார் சுவாமிகள் அருளிய பெரிய புராணத்திலும் கருத்தூற்றமிக்கது. பன்னிருதிருமுறைகளிலும் இவர் கெஞ்சுபதிந்தது. இத்தகைய மாசிலாமணிப்பிள்ளேயைத் தந்தையார் திருவா வடுதுறைக்கு அழைத்துவந்தனர்; அம்மையப்பரைத்தரிசித்து அப்பொழுகு இவ்வாதீனத்திலே குருமகாசந்நிதானாமாக எழுந்தருளியுள்ள ஞானதேசி கரிடத்து அடைக்கலமர்க ஒப்புவித்தார். சின்னப் பட்டத்திலே அமர்ந் தருளியவர்கள் ஸ்ரீ முத்தம்பலவாண தேசிகர் ஆவார். மாசிலாமணியார் தமிழ்மொழியில் வல்லுநராயிருந்ததுடன் வடமொழியிலும் சிவாகமங் களிலும் நல்ல பயிற்சி உடையவராகச் சிறந்து விளங்கினர்.

# BON : THE PROPERTY OF THE PROP

ஞானதேசிகர், மாசிலாமணியாருடைய கல்வீப் பெருமையையும். வயதின் சிறுமையையும், துறவிலே இருக்கும் மீதூர்ந்த ஆசையையும் நன்கு நேர்க்கி இம்மாசிலாமணி இவ்வாதீனத்திலே தெய்வ ஒளிவீசும் எனத் திருவுளங்கொண்டு இருவகைத் தீட்சையும் முறையே செய்து, கல்லாடையுமருளி மாசிலாமணி என்னும் அப்பெயரையே அவர்க்குத் தீட்சாநாம மாகச் குட்டியருளினர். மாசிலாமணியாரும் ஆசாரியருக்கு அணுக்கத் தொண்டராக இருந்து தொண்டுகள்செய்து வழிபட்டுவர உலகரில்விலே அவர் மனம் உலவரது ஒடுங்குவதாயிற்று. நெடுநேரம் உசைவற ரிட்டை சின்னப்பட்டத்தில் விளங்கிய ஸ்ரீ முத்தம்பலவாண தேசிகர் சிவ பரிபூரண மெய்தவே ஞானதேசிகர், மாசிலாமணித் தம்பிரானுக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து துவிதிய குரவராயிருந்துவரக் கட்டளேயிட் டருளினர்.

சின்னப்பட்டத்தில் எழுந்தருளியிருந்த ஸ்ரீ மாசிலாமணி தேசிகர் சுசீந்திரத்திலிருந்து தம்மையடுத்த பக்குவர்களுக்கு அனுக்கிரகம் செய்து கொண்டும். சிவஞான நூல்களே உபதேசித்துக்கொண்டும் சிவானந்த நிட்டையில் இடையரு திருந்து வந்தார்.

tri l'ilimitation annu

### எட்டாம் பட்டத்தில் எழுந்தருளல் :

ஞானகுரவராகிய ஸ்ரீ பிற்குமாரசாமிதேக்கர் சிவதலயாத்திரைசெய்யத் திருவுளங்கொண்டார், சோழநாட்டுத் தலங்கீனத் தரிசனம்செய்து, பின் பாண்டியநாட்டை அடைந்து பல தலங்கீனயுக் தரிசித்துச் சுசீந்திரத்தை அடைந்து தமது திருமடத்தில் எழுந்தருளி அங்கே வசித்துவந்தார். அக் காலத்திலே ஓர் ஆவணிமாதத்து உத்தரட்டாதி நாளிலே ஞானதேசிகர் சிவபரிபூரணமுற்றனர். பின்பு, ஞானதேசிகராகிய ஸ்ரீ மாசிலாமணிதேசிகர் பத்துநாட் குருபூசையையும் சிறப்பாக நடத்டுப் பீடாதிபத்தியம் பெற்றுத் திருவா வடுதுறையில் எழுந்தருளியிருந்தார்.

ஞானதேசிகராகிய ஸ்ரீ மாசிலாமணி தேசிகர் தம் அடியவர்களுள் சிறந்த சிவக்கொழுந்துத் தம்பிரானுக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து, ஸ்ரீ சிவக்கொழுந்து தேசிகர் என்னும் பெயருடன் சின்னப்பட்டத்தி லமர்த்தினர்.

ஸ்ரீ ஞான தேசிகரது ஆணப்படி இரண்டாவது குரவராகிய ஸ்ரீ சிவக்கொழுந்து தேசிகர் சுசீந்திரத்தில் எழுந்தருளியிருந்து சடர்களுக்கு ஞானேபதேசம் செய்துவந்தார். ஒருநாள், தமது ஞாைசிரியரையும் ஸ்ரீ நமச்சிவாய பரமாசாரிய மூர்த்தியையும் தரிசிக்க வேணவாவுற்று வழியி லுள்ள தலங்களேத் தரிசித்துக்கொண்டு திருவாவடு துறையை அடைந்தார். சிலகாலம் தங்கியிருந்தார். ஒரு மார்கழி மூலநாளில் திருவாவடு தறையிலே சிவபரிபூரணமாயினர்.

சின்னப்பட்டத்தில் இருந்த ஸ்ரீ சிவக்கொழுந்துதேகிகர் சிவபரிபூரண் மெய்தியபின் அடியவர் கூட்டத்தில் சிறந்த இராமலிங்கத்தம்பீரான் என்ப வருக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து இராமலிங்கதேசிகர் என்னும் பெய ருடன் துவிதிய பட்டத்தில் இருத்திச் சுசீந்திரத்தில் இருந்துவரக் கட்டனே யிட்டருளினர்.

### 

ஸ்ரீ மாசிலாமணி தேசிகர் திருவாவடு துறையிலே மாகேசர் பூசையைச் சிறப்புற நடத்தி மடாலயத்தில் எழுந்தருளியிருந்தார். அக்காலத்திலே ஒருநாள் பேயும் உறங்கும் நள்ளிரவிலே தஞ்சைமன்னர் பஞ்சமவேடம்

பூண்டு சென்று அம்மடாலயத்தின் புறத்தே தூரத்தே கின்று 'சாமி! அடியேணப் பசி வருத்துகின்றதே' என்று பேரொலியிட்டு அழைத்தார். அப்பொழுது ஒடுக்கத்திலே சிவத்தியானபரராக அறிதுயிலிலமர்ந்திருந்த முரீ ஞானதேசிகர் ஒலமிட்டழைக்கும் குரீலயுணர்ந்து, மடப்பள்ளியிற் புகுந்து, ஒரு பாத்திரத்தில் அன்னமும் கறியும் கிறைய எடுத்துவந்து அன் புடன் கொடுத்துப் 'பசிதீருக' என உபசாரமொழி கூறிச்சென்ருர் மறு நாட்காலேயில் தவசிப்பிள்ளேகளே அழைத்து 'மடைப்பள்ளி திறந்து கிடந் தமையால் நாய் புகுந்து விட்டது; அதனுல், மடைப்பள்ளி முற்றும் சுத்தி செய்து புண்ணியாகவாசனம் செய்வித்தபின்பு பூசைக்குப் பாகம்பண்ணுக' எனக் கட்டளேயிட்டார்.

#### பிராமணபோசனமும் உவர்நீர்க்கேணியும் :

பின்பு ஒரு புண்ணியகாலத்திலே ஸ்ரீ மாசிலாமணிதேகிகர் சிவதல தரிசனம் செய்துகொண்டு காவேரி சங்கம ஸ்நானத்துக்கு எழுந்தருளிஞர் அப்பொழுது தஞ்சை அரசரும் நீரடிவந்து திருவெண்காட்டிலே தம் பரிசனங்களுடன் தங்கியிருந்தார். ஞானதேசிகரும் நீரடித் திருத்தொண்டர் களும், தம்பிரான்களும் உடன்வரச்சென்று தமது திருமடத்திலே எழுந் தருளியிருந்தனர். தஞ்சை அரசர் ஒருமண்டலம் வரையில் பிராமண போசனம் மிகச்சிறப்புடன் செய்வித்தனர். பிராமணபோசனத்தின் மகத் துவத்தை வெளிப்படுத்த அரசர் எண்ணி, உச்சிட்டத்தை அங்குள்ள ஒர் உவர் நீர்க்கேணியிலே போட்டுவரச்செய்து பின் முடிவிலே தூர்வை யெடுக்கச்செய்தார். பின்பும் அக்கேணியில் உவர்நீரும் புழுக்களும் நீங்காமல் இருப்பதையறிந்து பெரிதும் கவன்றிருந்தார்.

### உவர்நீர்க்கேணியும் மாகேசுரபூசையும் :

இதனே உணர்ந்த ஞானதேசிகர் அரசர் முகமாக ஒரு மண்டலம்வரை மாகேசுரபூ சை நடத்துவித்தார். அம் மாசேசுரர் உச்சிட்டங்களேத் தமது மடாலயத்திலேயுள்ள உவரீர்க்கேணியொன்றில் போடச்செய்தார். இறுதி பிலே அரசரையும், பிராமணுத்தமர்களேயும், பொதுமக்களேயும் உடன் வைத்துக்கொண்டு அவ்வுவர் நீர்க் கேணியைத் தூர்வை யெடுப்பித்தார் அப்போது உவர்நீர் முற்றும் நீங்கிக் கங்கைநீர்போலத் தூயதாய் விளங்கி ஊற்றுப் பெருகியது. மாகேசுரபூ சைபின் சிறப்பின் அனேவரும் அறிந்தனர்.

#### ப்ரிகலக்கணறும் முற்றூட்டு நிலமும் :

அரசர் அந்தக் கிணற்றுக்குப் பரிகலக்கிணறு என்னும் பெயர் இன்றுமுதல் என்றும் வழங்கிவருக ' எனக் கட்ட கோயிட்டனர். மாகேசுர பூசைக்கு ஆம்படி முற்றூட்டு நிலமும் அளித்தனர். அவை இப்போதம் இவ்வாதீனத்துக்கு உரியனவாக உள்ளன.

இவர்கள் அடிக்கடி திருவெண்காட்டிலுள்ள திருமடித்துக்கு எழுந்தருளிக் சிவானந்த மிட்டையிலிருப்பது வழக்கம். ஸ்ரீ மாசிலாமணி தேசிக மூர்த்திகள் தமக்குப் பின்பு ஒன்பதாவது பட்டத்திலே ஸ்ரீ இரர்ம லிங்க தேசிகரை இருக்கச்செய்து தாம் திருவெண்காட்டிற்குச் சென்று செடுநாள் அசைவற நிட்டையிலிருக்குங் காலத்து நரிகள் அவர் திருமேனியைக் கடித்து ஊறுசெய்து உண்ணும்போதும் அவர் உணர்ந்திலர்: அப்பொழுது அவ்வழியே சென்ற மக்கள் அதுதெரிந்து நரிகளே விரட்டி நமது ஆசிரியரை நிட்டைகிலத்து எழுப்பீனர் என்ப. அதலை நரிப் பண்டாரச்சந்நிதிகள் ' என அவரை மக்கள் அழைப்பாராயினர்.

# சிவபரிபூரணம் :

ஸ்ரீ மாசிலாமணி தேசிகர் பட்டத்திலெழுந்தருளியிருந்த காலம் கி. பி. 1625–1659 என்ப. அவர்கள் 33 ஆண்டுகள் பீடத்திலே எழுந்தருளி யிருந்து சிவஞானேபதேசம் செய்துவந்தார்கள். பின், ஞானதேசிகர் திருவெண்காட்டிலே சிவசமாதி கூடியிருந்து ஒரு சித்திரைமாதத்தி உரோகிணி நாளில் சிவபரிபூரணம் எய்தினர்.

#### ஒன்பதாவது குருமகாசந்நிதானம்

### ஸ் இராமலிங்கதேச்சுர்

ஞானகு வராகிய ஸ்ரீ மாகிலாமணிதேகிகர் சிவபரிபூரணம் பெற்ற வுடனே அப்போது சின்னப்பட்டத்தில் எழுந்தருளியுள்ள ஸ்ரீ இராமலிங்க தேசிகர் பத்துநாட் குருபூசையையும் சிறப்பாகச் செய்துமுடித்தார். தமது ஞான ராசதானியாகிய திருவாவடுதுறையை அடைந்தார், திருக்கோயிலிற் சென்று சுவாமிதரிசனம் செய்து தமது திருமடத்திற்கு எழுந்தருளினர். திருமாவிகைத்தேவரையும் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர பரமாசாரியமூர்த்திகளேயும் தரிசித்து வணங்கி ஞானபீடத்தில் அமர்ந்திருந்து சீடர்களுக்கு ஞானேப தேசம் செய்துவரலாயினர்.

ஸ்ரீ இராமலிங்கதேசிகர். திருமழபாடி என்னும் சிவதலத்திலே பரம்பரைச் சைவவேளாளர் குலத்திலே அபிஷிக்தர்மரபிலே ஆளுடைய பண்டாரம் என்பவருக்கு இரண்டாவதுபுதல்வராக அவதரித்தவர்கள். இவர் இளமைப் பருவத்திலேயே கல்வி கேள்வி அறிவொழுக்கங்களிலே சிறந்து விளங்கினர். பின்பு இவர் தந்தையார் இவரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத் துக்கு அழைத்துவந்து விடுத்துக் கல்வி கற்குமாறு செய்வத்தார். ஞானைிரி யர் இவருடைய அறிவு ஆற்றல்களேச் சோதித்து இருவகைத் தீட்சையும் செய்து சைவ சந்நியாசமும் கொடுத்தார். சின்னப்பட்டத்திலிருந்த ஸ்ரீ சிவக்கொழுந்துதேசிகர் பரிபூரணம் ஆயினமையையும் திரிதீய குர வர. இப் ஸ்ரீ சாமிநாததேக்கர் திருவண்ணமல் ஈசானமடத்தில் தானே இருந்துகொண்டு சிவானந்த நிட்டையில் இடையருது எழுந்தருளியிருத் தஃயும், ஞாணுசாரிய பீடத்திலே எழுந்தருளும் விருப்பமில்லாதிருத்தஃயும் செந்தத்துணர்ந்தார்கள். தமக்குப் பின்பு ஞானபீடத்திலிருந்துகொண்டு பரம்பரையாகப் பெற்றுவரும் கிவ ஞானேபதேசத்தையும், சித்தாந்த சாத்திரோபதேசத்தையும் தம்மை வந்து அடைகின்ற பக்குவர்களுக்கு அநுக்கிரகித்து வரு மாறு ஆசாரியாபிடேகமும் செய்தருளினர்.

இராமனிங்கதேசிகர் ஞானகுரவர் ஆணேப்படி சிவஞானேபதேசம் செய்துவருகையில் தமக்குப்பின் இரண்டாவது குரவராகத் தம் அடியவர் கட்டத்திலே சிறந்திருந்த வேலப்பத் தம்பிரானுக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து வேலப்பதேசிகர் எனத் தீட்சாநாமமும் செய்தருளி உபதேசம் செய்துவரக் கட்டளேயிட்டருளினர். பின், வேலப்பதேசிகரை வழக்கப்படி சுசீந்திரத்திலுள்ள திருமடத்துக்கு அநுப்பி அங்கே பக்குவர்கட்கு சிவஞான உபதேசம் செய்துவருமர்று செய்தருளினர்கள்.

ஞானுசாரியராகிய ஸ்ரீ இராமலிங்கதேசிகர் வைதிக சைவசித்தாந்த சமயத்தைக் கண்ணும் கருத்துமாய் உலகத்தில் தழைக்கச் செய்தது போலவே லௌகிககாரியங்களாகிய மடத்து சிர்வாகத்துறைகளிலும் பல நல்ல ஒழுங்குமுறைகளேச் செம்மைப்படுத்தி அமைத்தருளினர்.

#### தேவார ஓது வார்கள் :

பூர் இராமலிங்க தேக்கர் தேவாரத் திருமுறைகளிலே நல்ல பயிற்கியும் இசையறிவும் பெற்று விளங்கிய காரணத்தால் தேவாரம் முதலிய அருட்பாக்களே இன்னிசையுடன் பூசா காலங்களிலே ஓதி வருமாறு ஓது வார்களேயும் கியமித்தார். அப்போது தாம் திருவவதாரம் செய்தருளிய திரு மற்பாடியிலே உள்ள ஒரு குடும்பத்தினரை அழைத்துவரச் செய்து, அவரைத் திருவர்வடுதுறையிலேயே கில்யாக இருந்துகொண்டு தேவாரம் ஓதிவரக் கட்டளேயிட்டருளினர்.

ஞானதேசிகராகிய இராமலிங்கதேசிகர் சிவஞானச் செங்கோலோச்சி வருங்காலத்தில் திருவாவடுதுனறயில் ஒரு கார்த்திகை மாதத்து அநுட நாளில் சுத்தாத்துவித சித்தாந்தமுத்தியில் இரண்டறக்கலந்து இன்புற்ருர்கள். இதனே அறிந்த துவிதிய குரவராகிய வேலப்பதேசிகர் திருவாவடுதுறையை அடைந்து, தம்முடைய ஞானகுரவருக்குச் செய்யவேண்டிய பத்துநாட் குருபூசையையும் சிறப்புடன் செய்து, தம்மை வந்தடைந்த பக்குவர்கட்குச் சிவஞானேபதேசம் செய்துவரலாயினர்.

#### 

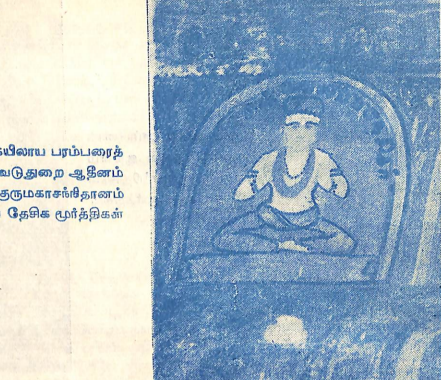
### ் மி வெலப்பதேசிகர்

ஞானபீடத்திலெழுந்தருளிய ஸ்ரீ வேலப்பதேசிகர் தமது அடியார் களுட் சிறந்து விளங்கும் வேலப்பத்தம்பிரான் என்னும் பெயருள்ள ஒருவ ருக்கு நிர்வாணதீட்சையும் ஞானேபதேசமும் செய்தனர். சிலகாலம் சென்று அவருக்கு ஆசாரியாபீடேகம் செய்து வேலப்பதேசிகர் என்னும் தீட்சாநாமமும் கொடுத்து அவரைச் சின்னப்பட்டத்திலே அமைத்துச் சுசீந்திரத்திலுள்ள தமது மடாலயத்திலே வழக்கம்போல இருக்கச்செய்து அங்கு உள்ள சீடர்களுக்கு அநுக்கிரகமும் சிவ ஞானேபதேசமும் செய்து வரக் கட்டனேயிட்டருளிஞர்கள். ஒருகாலத்திலே வேலப்பதேசிகர் இருவர் இருந்தமையின் பத்தாவது குருமகாசந்சிதானமாகிய இவர் முன் வேலப்ப தேசிகர் எனவும் வழங்கப்பெறுவர். திருக்கபிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் ஒன்பதாவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ இராமலிங்க தேசிக மூர்த்திகள்

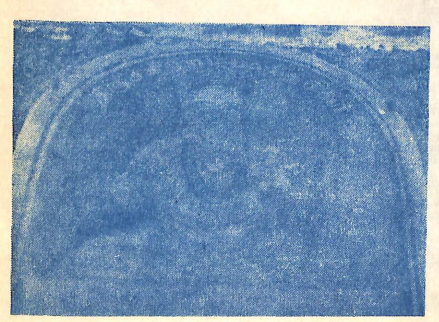




இருக்கயிலாய பரம்பரைத் இருவாவடுதுறை ஆதீனம் பத்தாவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ வேலப்ப தேசிக மூர்த்திகள்



இருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் பத்தென்ருவது குருமகாசர்சிதானம் **பூ பீன்வேலப்ப தேகிக** மூர்த்திகள்



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் பன் னிரண்டாவதுகுருமகாச ந்ரிதானம் ஸ்ரீ திருச்சிற்றம்பல தேசிக மூர்த்திகள்

### பேரூர் கு வேலப்பதேரிகர் : வவந்தாகப் இயருக்க க்கர்படுக்குக்க

சின்னப்பட்டத்திலேபிருந்த பேரூர் ஸ்ரீ வேலப்பதேசிகர் சுசீந்திரத் திலே வீற்றிருந்து தமது ஞாணுசிரியர் கட்டனேப்படி தம்மையடுத்த பக்கு வர்கட்கு அனுக்கிரகம் செய்துவருவாராயினர். அப்போது பஞ்சாக்கரப் பஃமுடை என்னும் ஒரு ஞானநூலே இயற்றியுபகரித்தனர்.

then finar white it.

consider of little in Annie Die Li

### தம்பிரான்களும் தலயாத்திரையும் :

தமிழ்மக்கள் உய்யும்வண்ணம் இந்த ஆதினத்து உபய சந்நிதானங் களும். தம்பிரான் சுவாமிகளும், அடியவர்கூட்டங்களும் அடிக்கடி தமிழ் நாட்டிலே சிவதலயாத்திரைசெய்து அங்கங்குள்ள அன்பர்கட்கு அனுக் திரகம் புரிந்து சிவபத்தி குருபத்தி அடியார்பத்தி முதலியன குன்ருமல் தமிழ் மொழியையும் சித்தாக்கசைவ சமயத்தையும் வளர்த்து வருவாராயினர். சில் சமயங்களில் அற்புதச்செயல்களால் மக்களே வசமாக்கி ஆதீனத்துக்கு அடிமைப்படுத்தி அன்பு வளரச்செய்தனர். பலருக்கு நோய்க**ோப் போக்க** உபகாரமும் செய்து அவர்களால் மனமுவந்து கொடுக்கப்பட்ட பொருள் களேத் தம் ஆதோத்திலே சேர்த்தும் வந்தனர். தம்பிரான்களில் பலர் வித்துவான்களாகவும், மந்திரசித்தி பெற்றவர்களாகவும், மருத்துவ முறை தேர்ந்தவர்களாகவும் இருந்து ஆதீனத்துக்குப் பல்லாற்ருனும் நன்மையும் நன்கு மதிப்பும் உண்டாகுமாறு செய்துவந்த<mark>னர். ஞானதேசிகர்</mark> கள் உலகுக்குப் பயன் தரத்தக்க தம்பிரான்கள் முகமாக எல்லாவாற்றுனும் மக்கட்குப் பயன்பட்டு வந்தனர். அதனுல் அரசரும், சரசச்செல்வமுடையை பிரபுக்களும், தமிழ்மொழி வடமொழி வல்ல பெரும்புலவர்களும்.ு பொது மக்களும் அடிக்கடி வந்து ஞானதேசிகரைத்தரிசித்து அளவளர்வியிருந்து முகிழ்ந்து செல்வர். ஆதீனத்தின் புகழ் தமிழ்நாடு முழுவதும் தொடங்கியது. nd brenn more in a Cubinal die Stelle

இவ்வாருக, ஒருசமயம் சிலதம்பிரான்கள் சிவதலயாத்திரை செய்து கொண்டு பாண்டிவள நாட்டிலே பொதியில்மலேச் சாரலிலே பாவநாசம் என்னும் இருப்புதிக்குச்சென்று சிவதரிசனம்செய்து விக்கிரம் சிங்கபுரத்தின் வழியே வருகிற பொழுது அவர்கள் உள்ளத்தைக் கொள்ளே கொண்ட முக்களாலிங்கர் எனும் பிள்ளேப் பருவத்தினர் அவர்களேத் தமது இல்லத் த்ற்கு அழைத்துச் சென்று திருவமுது செய்வித்து உபசரித்து மகிழ்ந்தார். சத்திரி பாதத்து உத்தமராகிய அந்தப்புத்திரர் பிறவிப் பெருந்துன்பக் கடலினின்று கரையேறக் கருதி அம்முனிவர் பெருமக்களோடு செல்லுங் கருத்துடையரானர். தம் பெற்ருேர்களிடம் அநுமதி பெற்று அவர்களே விட்டு நீங்கிய பின்பு, முக்களாலிங்கர் ஆதீனத்து முனிவர்களோடு வழிக் மார்க்கங்களிலுள்ள சிவதலங்களேத் தரிசித்துக்கொண்டு. சேரநாட்டிலுள்ள சுசிந்திரத்தை அடைந்தார். மடாலயத்தினுள் புகுந்தார். ஆதீன முதற்பெருங்குரவராகிய நமச்சிவாயமூர்த்திகளேத்தரிசித்தார். சின் னப் பட்டத்திலே எழுந்தருயிருந்த ஞாணுகிரியராகிய பேரூர் வேலப்பதேசிகரை ஒடுக்கத்திலேபோய்த் தரிசித்துப் பேரன்போடு வணங்கினர்.

# **சிவஞானயோகிகள் என்னும் தீட்சாநாமம்** :

முக்களாலிங்கர் ஞானதேசிகரிடத்தே சைவசர்பியாசமும், சிவதீட்சையும். சிவஞானயோகிகள் என்னும் தீட்சாராமமும் பெற்ருர். மெய்கண்ட சாத்திரங்களேயும் கேட்டருளிஞர். இவர் அகத்தியமகாமுனிவர் வரத்தால் அவதரித்தருளியவராகலின் எளிதிலே வடமொழிக்கடலும், தென்மொழிக்கடலும் முற்ருருங்குணர்ந்தார். மெய்யுணர்வின் முற்றுப்பேறடையாராய் அமர்ந்தருளிஞர். (ஸ்ரீ சிவஞானயோகிகள் அருள் வரலாற்றினேப் பிறிதொரு தலேப்பிற் காணலாம்)

# பேரூர் வேலப்பதேசிகர் பரிபூரணம் :

இனி, சின்னப்பட்டத்திலிருந்த பேரூர்-வேலப்பதேசிகர் தமது ஞானுசிரியரிடத்துப் பீரியா விடைபெற்றுச் சிவதல யாத்திரை செய்து. கொண்டு திருப்பேருரை அடைந்து, அங்கே சிலகாலம் வசித்திருந்தனர். இங்ஙனம் சிவதரிசனம் செய்துகொண்டும். தம்மையடுத்த பக்குவர்கட்கு அனுக்கிரகம் செய்துகொண்டும் இருந்த காலத்திலே பேரூரிலே வேலப்ப தேசிகர் ஒர் ஆனிமாதத்துப் பரணி நட்சத் நேத்திலே சிவபரிபூரண முற்றனர் பீன்பு, ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் முதலியோர் திருவாவடுதுறை அடைந்து அங்கே வசித்து வரலாயினர்.

பீன்பு. சின்னப்பட்டத்திலிருந்த பேரூர்-வேலப்ப தேசிகர் சிவபரி பூரணமுற்றமை அறிந்த ஞானதேசிகர் தமது அடியவர்களாகிய கம்பிரான் சுவாமிகள் பலரினுஞ் சிறந்துவிளங்கும் மற்ருரு வேலப்பத் தம்பிரான் என்பவருக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து சின்னப்பட்டத்திலிருத்தி வேலப்ப தேகிகர் என்னும் திருநாமத்தையே அவருக்கும் சாத்தியருளினர். பின்பு ஞாளுதிரியர் சிவதல்யாத்திரை செய்யத் திருவுள்ளங்கொண்டு பலதலங்களேத் தரிசித்துக்கொண்டே சங்கரகாராயணர் கோயில் அடைந்து அங்கே சில நாட்கள் தங்கியிருந்தார்கள். அக்காலத்துப் பலருக்குக் குட்டம் முதலிய சோய்களத் தீர்த்தருளியதுமன்றித் தம் பகிமைகளே அறிந்துவந்து வணங்கிக் குறையிரந்த செவ்வல்-குறு ரில மன்னராகிய சிவஞானபூலித் தேவர் என்ப நக்குக் குன்மகோயையும் போக்கியருளினர்கள். இவ்வாறு அநுக்கிரகம் செய்துகொண்டு சிவஞான எழுந்தருளியிருந்த ஸ்ரீ முன்வேலப்பதேசி க மூர்த்திகள் அத்திருப்பதியிலே ஓர் புராட்டாசி மாதத்திலே மூல நட்சத்திரத்திலே சிவபரிபூரணம் எய்தியருளினூர்கள்.

#### பதினென்ருவது குரு மகாசக்கிதானம்

#### ஸ்ரீ பீன்வேலப்பதேசீகர்

தமது ஞானகுரவராகிய ஸ்ரீ முன்வேலப்பதேசிக மூர்த்திகள் சங்கரநாராபணர்கோயிலில் சிவபரிபூரண முற்றபின் பத்துநாட் குருபூசை பையும் சிறப்புறநடாத்தி ஸ்ரீ பின்வேலப்ப தேசிகர் ஞானபீடத்திலெழுந் தருளி அடியார்களுக்கு அனுக்கிரகம் செய்துவருவராயினர்.

சிலநாட்கள் சென்றபின்பு தமது அடியார்ளுகட் சிறந்த திருச்சிற்றம்பலத் தம்பிரான் சுவாமிகளுக்கு ஆசாரியாபிடேக**ம் செ**ய்து சின்னப்பட்டத்ற லமர்த்திரைகள். சின்னப்பட்டத்தில் அமர்ந்த திருச்சிற்றம்பல தேசிகர் தம்மையடைந்<mark>த பக்குவர்கட்கு அனுக்கிரகம</mark>் செய்துகொண்டு மிகச் சிறப்புடன் விளங்கிஞர். பெரிய பட்டத்தில் எழுந்தருளியிருந்த பின்வேலப்ப தேதிக சுவாமிகள் திருப்புறிய இார்ப் புராணத்தை இயற்றியருளினர். இப்புராணத்திலுள்ள செய்யுள்தொகை655. இங்ஙனமாக, தம்மையடைந்த பக்குவர்கட்கு உயிர்ப்பி<mark>ணியைப் போக்கியும்</mark> தம்மைவழிபட்டுச் சரறைக அடைந்தோர்க்கு உள்<mark>ன உடல் நோய்கள</mark>ே அகற்றியும் வீற்றிருந்த ஞான குரவாகிய ஸ்ரீ பின்வேலப்பதேசிரர் தமது <mark>அடியார்களுடன்</mark> சிவதல யாத்திரை செய்து கொண்டு திருப்பெருந்து<mark>றை</mark> என்னும் ஆளுடை யார் கோயில் அடைந்து வழிபாடு செய்து கொண்டிருக்கும் காலத்திலே ஒர் வைகாசி மாதம் பூரட்டாதி நாளிலே சிவபரிபூரண முற்றருளினர். பீன்பு சின்னப்பட்டத்தில் எழுந்தருளியிருந்த ஸ்ரீ திருச்சிற்றம்பலதேசிகர் பத்து நாட் குருபூசையையும் நன்ரு க நடாத்தி ஞானபீடத்தி லெழுந்தருளி அனுக்கிரகம்செய்து வருவாரயினர்

# பன்னிரண்டாவது குரு மகாசந்நிதானம்

# 

ஸ்ரீ திருச்சிற்றம்பலதேசிகர் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்திகளுக்குப் பீன்பு பன்னிரண்டாவது குருமகாசக்கிதானமாக எழுக்குருளியிருக்கவர்கள். இத்தேசிகமூர்த்திகள் சென்னேக்கு அருகிலுள்ள அரும்பாக்கம் என்னும் ஊரிலே தோன்றியவர்கள். ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான யோகிகள் மாணவருள் இவர்களும் ஒருவர். எப்பொழு தம் சிவாகம ஆராய்ச்சியையே தமக்குப் பொழுது போக்காகக் கொண்டவர்கள், சிவஞானமும் தவவொழுக்கமும் மிக்கவர்கள், இவர்கள் சிவாகமத்திலே இரண்டு லட்சம் சிருந்தம் ஆராய்க்கு அறிந்தவர்கள்.

இனி, மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் மாணவர் பன்னிருவரில் இலக்கணம் ஸ்ரீசிதம்பரநாதமுனிவர் இந்தக் குருமகாசந்நிதானத்தினிடத்திலே சிவஞானேபதேசமும் சைவ சந்நியாசமும் பெற்றுக்கொண்டார். மற்றுரு மாணவர் இராமநாதபுரம் ஸ்ரீ சோமசுந்தர குருவும் இக்குரவரிடத்திலேதான் நிருவாணதீக்ஷையும் சிவஞானேபதேசமும் பெற்றனர்.

ழுர் மாதவச் சிவஞானசுவாமிகள், ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவாயனர் அருளிச்செய்த சிவஞான போதத்துக்கு திராவிட மாபாடியம்அருளிச்செய்து தமது ஆசிரியமூர்த்திகளாகிய பதிணென்ருவது ஸ்ரீ பீன்வேலப்ப தேசிகர் பெரியபட்டத்திலும், பன்னிரண்டாவது திருச்சிற்றம்பலதேசிகர் சின்னப் பட்டத்திலும் எழுந்தருளியிருந்த காலத்திலே இவ்விரு குருமூர்த்திகள் திரு முன்பு கூடியிருந்த வித்துவசபையிலே அரங்கேற்றினர்கள். மூர் மாதவக்கிவஞான கவாமிகளுடைய முதல் மாணவராக வீற்றி ருந்தருளிய களிராக்ஷஸ். ஸ்ரீ கச்சியப்ப முனிவர். மதுரக்கி தொட்டிக்கலே ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய முனிவர் ஆகிய இவ்விருவரும் இருச்சிற்றம்பலதேசிகர் பேரியப்பட்டத்தில் எழுந்தருளியிருந்து சிவாகம் ஆராய்ச்சியையே பொழுது போக்கர்கக் கொண்டு சிவானந்த கிட்டையில் இருந்தகாலத்து அவருடைய கட்டனேயின்படி அப்பொழுது சின்னப்பட்டத்திலே எழுந்தருளியுள்ள ஸ்ரீ அம்பல்வளரை தேசிகரிடத்திலே சிவஞானேபதேசமும் சைவ சந்ரியாசமும் பேற்றனர்.

### தென்னுட்டுயாத்தீரை - சிவானந்தநிட்டை :

் இனி, இத்திருச்சிற்றம்பலதேசிக மூர்த்திகள் தென்னுட்டுத் தலயாத் திரை செய்தகாலத்து இராமேச்சுரம் சென்று தரிசிந்து இராமநாதபுரத்திலே வந்து எழுந்தருளியிருந்தார்கள். அப்போது இராம நகபுரம் சமஸ்தானத் இலே கௌரவம் பொருந்திய மகாராஜராஜ ஸ்ரீ சேதுபதி அரசருக்கு மதிமந் திரியாகவுள்ள ஒருவர் நமது ஆதீனத்துச்சீடவர்க்கத்தினர். அவர் மகாசந்நி <mark>தானம் சேதுநாட்டில் எழுந்தருளியிருக்கும் அச்செய்தியை மகாராஜாவுக்குத்</mark> <mark>தெரிவித்தார். அப்போது மகாராஜா அவர்கள் 'உம்முடைய ஆ</mark>சிரியராசிய மகாசந்நிதானம் இங்கு எழுந்தருளியிருப்பது நல்லதே: ஆயிலும் பல ஆண்டு களாக மழையின்றி இந்தநாடு வற்கடத்தால் வாடுவதைத் தவிர்க்க முடியு மாயின் நாம் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துக்குக் கொத்தடிமை குல அடிமை யாவோம்: இதனே, சமயமறிந்து சந்நிதானத்தில் விண்ணப்பம் செய்க <mark>்ளன அமைச்சருக்கு அறிவுறுத்தினுர். மேலும், மதியமைச்சருடன் அரசரும்</mark> கூரணிக்கைப் பொருள் கையிற்கொண்டு குருமகாசக்கிதானத்தைத்துரிசிக்க னமுந்தருளினர். மகாசந்நிதானத்துடன் மகாராஜா அவர்கள் அளவளாகி யிருக்கும்பொ**ழு ந**் மதியமைச்சர் மன்னருடைய மனக் குறைபை விண்ணப்பித்தனர். குருமூர்த்திகள் மதியமைச்சரின் வேண்டுகோளேத் திரு <mark>வுளத்துக்கொண்டு அரசரைப் பார்த்து அவ்வாறே ஸ்ரீ ஞானமாகடராசர்</mark> திருவருள் செய்வார். என அருளினர். உடனே அரசர் ஆணேப்படி விசேட அப்டேக ஆராதனேக்குரிய பொருள்கள் சேகரிக்கப்பட்டன. நமது ஞானதேசிகர் ஞானமா நடராச மூர்த்திக்குச் தெறப்பாகப் பூசைகள் செய்து முடித்துத் தேவாரத் திருப்பதிகங்களில் மேகராகக்குறிஞ்சிப் பண்களேப் பாடப்பணித்து, தாம் பஞ்சர்க்கர செபத்துடன் சிவானந்த கிட்டையில் கெடுநேரம் இருந்துவிட்டனர். மேகங்கள் நல்ல மழைபொழிந்தன. மன்னர் பிரான் மகிழ்ந்து ஆசாரியரைத் தரிசித்து வணங்கி மாகேசுர பூசை சிறப்புற நடத்திச் சபாபதி பூசையின்பொருட்டும், குருபூசை மாகேசுரபூசைகளின் இரைட்டும் சர்வமானிய கிராமங்கள் விட்டுக்கொடுத்துச் செப்புப் பட்டயங்களும் தந்தனில் கடுந்த மடிய காகமத்தில் தந்த பெறாக புக்கு

ஸ்ரீ திருச்சிற்றம்பலதேசிகமூர்த்திகள் சேதுவேந்தர் வேண்டுகோட் கிணங்கிச் சிவானந்த நிட்டையிலிருக்கும்போது சொல்லிய பாடல் வருமாறு:

சைவ சமயம் சமயமெனின் அச்சமயத் தெய்வம் பிறைசூடுந் தெய்வமெனின் - ஐவரைவென் மூனந்த இன்பில் அழுந்துவது முத்தியெனின் வானங்காள் பெய்ம்மின் மழை.

மழை பெய்து தம் நாடு பெருவளம் பெற்றதற்கு உவந்து பொற்கோட்டை என்னும் ஊரைச் சேதுவேந்தர் இத்திருவாவடுதுறை ஆதீன மடத்துக்கு முற்றூட்டாக அளித்தபோது ஞானதேசிகர் மகிழ்ந்து சொல்கிய பாட்டு இது :

நதியாம் விரிசிஸ் நன்னகர்பொற் கோட்டை பதியாந் துறைசைப் பதிக்கு – விதியாகத் தானமிட்டான் சேதுபதி தாரணிதா னுள்ளளவும் ஊனமில்ஸ் யெந்தநா ளும்.

இதீனக்கருதியே இந்த ஆதினத்தில் 'சேதுபதி அன்னமும் காவிரி நீரும் ஆவுடையப்பர்நீழலும்' எனக்கூறும் பழமொழி எழுந்தது.

### ச<mark>ின்னப்பட்டம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர் : கூலிய</mark>

தருச்சிற்றம்பல தேசிகர் அடியவர்களுள் சிறந்த ஸ்ரீ அம்பலவாணத் தம்பிரானுக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து. அம்பலவாணதேசிகர் என்னும் தீட்சாநாமம் சூட்டி, சின்னப்பட்டத்திலே இருத்தியருளினர்கள். அம்பல வாணதேசிகர் தம் ஞானுசிரியரது ஆணேப்படி சுசீந்திரத்திலே எழுந்தருளி யிருந்துகொண்டு தம்மை அடுத்த பக்குவர்கட்குச் சிவஞானேபதேசம் செய்து மெய்கண்ட நூல்களும் உபதேசித்து வருவாராயினர். இந்த அம்பல வாணதேசிகர் பரண்டி வள நாட்டிலே உள்ள கடையால்லூரிலே தோன்றிய வர்கள். பரம்பரைச் சைவவேளாளர்.

பின்பு கல்லிடைக்குறிச்சியில் உள்ள பிரபுக்கள் வேண்டுகோளின் படி இருத்தளிச்சேரிக்கு இவர் எழுந்தருளி, அங்கேயிருந்துகொண்டு சீடர் களுக்குத் தீட்சை செய்து சித்தாந்த ஞானேபதேசமும் செய்துவந்தனர். இவர்கள் காலத்திலேதான் சுசீந்திரத்திலுள்ள சின்னப்பட்டத்துக்குரிய இடம் திருத்தளிச்சேரிக்கு மாற்றப்பட்டது. பின்னர், தமது ஞானுசிரியரைத் தரிசிக்க எண்ணித் திருவாவடுதுறையை அடைந்து அங்கே ஞான குருவரைப் பிரியாது இருந்தனர். இவ்வாருக, திருச்சிற்றம்பல தேசிகர் திருவரு வடுதுறையிலே ஓர் ஆனி மாதத்துப் பரணி நட்சத்திரத்திலே சிவபரிபூரணமாயினர்.

#### பதின்முன்ருவது குருமகாசக்கிதானம்

Lung O ( ) wing on S)

#### ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசீகர்

தேசிகமூர்த்திகள் அம்பலவாண தமது ஞூர் அகுரவராகிய ஸ்ரீ திருச்சிற்றம்பலதே சிகர் சிவபரிபூரணமானவுடன் குருபூசையைப் பத்து நாட்களிலும் மிகச்சறப்பாகச் செய்து ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளியிருந் தார்கள். பின்பு அடியவர்களுட் சிறந்த சுப்பிரமணியத்தம்பிரான் என்ப . வருக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து சுப்பிரமணிய தேசிகர் என்னும் பெய ருடன் தமக்கு இரண்டாங்குரவராக வைத்கருளினர். தாம் சிவதலயாத் இரை செய்யத் தருவுளங்கொண்டு சின்னப்பட்டத்துச் சுப்பிரமணிய தே சி கரும் அடியார்களும் உடன் வரப் பாண்டி நாட்டை அடைந்தார். ஸ்ரீ சுப்பிர மணியதேசிகரை அங்கேயேயிருந்து கொண்டு சீடர்களுக்குத் தீட்சை முத வியன செய்துவருமாறு பணித்துப் பல தலங்களேயும் தரிசித்துக்கொண்டு திருவாவடுதுறைக்கு எழுந்தருளிவந்து தம்மை அடைந்த பக்குவர்கட்கு ஞானதேசிகர் அனுக்கிரகம் செய்திருந்தார். சின்னப்பட்டத்திலிருந்த ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகர் பன்னிரண்டாவது குரவர் ஸ்ரீ திருச்சிற்றம்பலதேசி கரிடத்தே மூவகைத் தீட்சையும் சைவசந்ரியாசமும் சிவஞானேபதேசமும் பெற்றவர் ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிகர் திருவாவடுதுறையிலே ஒரு மார்கழி மாதத்துக் கேட்டை நட்சத்திரத்தில் சிவபரிபூரணம் அடைந்தருளினர்கள். (岛. 山. 1790)

#### பதினுள்காவது சூரு மகாசந்நிதானம் 🧠 🔭 🔑 💛 💛

### வேளர் ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசீகர்

ஸ்ரீ நமக்கிவாயமூர்த்திக்குப்பின் பதின்மூன்றுவது குருமகாசந்தி தானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகளால் பிறைன்காவது பட்டத் திலே வேளூர் — ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகர் ரியமிக்கப் பெற்ருர்கள். புள்ளிருக்குவேளூர் என்னும் வைத்தீசுவரன்கோயிலில் பரம்பரைச் சைவ வேளாளர் குலத்திலே இவர்கள் தோன்றியவர்கள். இளமைப் பருவத்தி மேயே இந்த ஆதீனத்தை அடுத்துக் கல்விபயின்றவர்கள். இவர்கள் இரு வகைத் தீட்சையும் முறையே பெற்றுச் சைவசக்கியாசமும் பெற்றவர் கள். துறனாழுக்கத்திலே மிகவும் தஃலசிறந்தவர்கள். வடமொழி மொழி நூல்களில் வல்லவர்கள். சிவாகமங்களில் தேர்ந்தவர்கள். மெய் கண்ட சாத்திரங்களிலும். பண்டாரசாத்திரங்களிலும் பயிற்சி மிக்கவர்கள்; சித்த நூல்களிலும் கைவந்தவர்; பரம்பரையே பாடங்கேட்டவர்; பாடஞ் சொல்லுதலில் மிக்க ஆற்றலுடையவர்; பிரசங்கசக்தி வாய்ந்தவர்; வட மொழி வித்துவான்கள் தென்மொழி வித்துவான்கள் பலரிடையே இருந்து நாடோறும் அவர்களுடன் சல்லாபம் செய்துகொண்டு மகிழ்சேவாடு காலங் கழிப்பவர். இவர்கள் அப்பொழுதப்பொழுது சமபோசிதமாகப்பேசி வந்த வார்த்தைகளும், சிலேடை மொழிகளும், வாக்கியங்களும் இன்றும் ஆங்காங்கே பலரால் மிகவும் பாராட்டி வழங்கப்படுகின்றன.

T



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் பதின்முன்றுவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள்



இருக்கயிலாய பரம்பரைத் இருவாவடுதுறை ஆதீனம் பதிணைகாவது குருமகாசங்கோனம் வேளுர் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்திகள்



திருக்கயிலாய் பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் பதினேந்தாவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள்

இருக்கயிலாய பரம்பரைத் இருவாவடுதுறை ஆதீனம் பஇஞைவது குருமகாசக்கிதானம் மேலகரம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்திகள்



இந்த ஆதினத்தில் இப்பொழுது பலவகையாக எழுதப்படுகின்ற திருமுக சம்பிரதாயங்களும், கடித வக்கணேகளும், உள்ள சட்டத்திட்டங் களும் இவர்களால் புதுப்பிக்கப்பட்டனவே என்பர்.

வேளூர் – ஸ்ரீ சுட்பிரமணிய தேசிகர் எண்பது <mark>திருநட்சத்திரப்</mark> பண்டாரசர்ரிதிகள் என்று வழங்கப்பெறுவர். இவர்கள் கி.பி.1790—1845 வரை ஐம்பத்தைந்து ஆண்டுகள் பட்டத்திலிருந்தார்கள்.

# 9 ன்னப்பட்டம் ஸ்ரீ கனகசபாப ததே9கர் : வெரும் மலிராம்

இவர் தொண்டை நாட்டிலே திருமாகறல் என்னும் ஊரிலே தோன்றியவர். இளமையிலே துறவில் மிகவும் விருப்புடையராய் இவ்வாதீனத்தை அடைந்து மூவகைத் தீட்சையும் சைவ சந்ரியாசமும் சித்தாந்த சாஸ்திரோபதேசமும் பெற்றனர். வேளூர்-சுப்பீரமணிய தேசிகர் இவருக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து இரண்டாம் குரவராக வைத்தருளிஞர் ஞானுசிரியர் கட்டளேப்படி சீடர்களுக்குத் தீட்சை முதலியன செய்து கொண்டிருக்கும் காலத்திலே திருத்தளிச்சேரியிலே ஒரு தைமாதத்துக் கார்த்திகை நட்சத்திரத்திலே சிவபரிபூரணம் அடைந்தார்.

# ச<mark>ின்னப்பட்டம் ஸ்ரீ சுப்</mark>பிரமணியதேசிகர் :

அதன்பின்பு ஞானதேசிகர் தமது அடியார்களுட் சிறந்த கப்பிரமணியத் தம்பிரானுக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து சின்னப்பட்டத்தி விருக்கச்செய்தார். இவர் பாண்டிவள நாட்டிலுள்ள இராசவல்லிபுரத்திலே பரம்பரைச் சைவவேளாளர் குலத்திலே தோன்றியவர். சிறந்த கல்வி கேள்வி உடையவர். வழக்கம் போலவே இவரையும் திருத்தளிச்சேரியில் இருத்திச் சீடர்களுக்கு அநுக்கிரகம் செட்துவருமாறு ஞாசைரரியர் கட்டுளோயிட்டார்

தமது ஞானகுரவர் ஆணேப்படி திருத்தளிச்சேரியிலிருந்து தீட்சைகளும் சித்தாந்த சாத்திர உபதேசமும் செய்துவந்த இந்தச் சுப்பிரமணியதேசிகர் தமது ஞான குரவரைத் தரிசிக்க விரும்பித் திருவரவடுதுறைச்கு வந்தார், துறைசைப் பதியிலேயிருந்து குருதரிசனம் செய்துவருங்காலத்தில் ஒரு மாசி மாதத்து அவிட்ட நட்சத்திரத்திலே சிவபரிபூரணம் அடைந்தார்.

பின்பு, ஞானதேசிகர் தம் அடியவர்களுள் சிறந்த அம்பலவாணத் தம்பிரானுக்கு ஆசாரிய அபிடேகம் செய்து சின்னப்பட்டத்தில் அமர்த்திரை,

### பதிணேந்தாவது குருமகாசந்நிதானம்

### ஸ்ர் அம்பலவாணதேச்கர்

தமது ஞானகுரவராகிய வேஞார் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்திகள் திருவாவடுதுறையில் குரோதன ஹெகாரத்திகைம் கார்த்திகை நட்சத்திரத் திலே (கி. பி. 1845) சிவபரிபூரணமடைந்த பின்பு பத்துநாட் குருபூசையை யும் சிறப்பாக நடத்தித் தாம் ஞானபீடத்திலே எழுந்தருளியிருந்து அடியார் களுக்குச் சிவஞானேபதேசம் செய்து வரலாயினர். ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள் திருமந்திரம், மெய்கண்ட நூல்கள் பண்டாரசாத்திரம், சித்தாந்த நூல்கள் இவைகளில் சிறந்த பயிற்சியுள்ளவர்கள் ஆதலின், தக்க பெரியோர்களே உடன் வைத்துக்கொண்டு இடைவிடாமல் எப் பொழுதும் நூல்களே ஆராய்ந்து சிந்தித்துக்கொண்டே யிருப்பார்கள், இவர்களிடத்து நேரே கல்விபயில விரும்புவோருக்கு அது தடையாக இருந்தது.

கல்வி பயில விரும்புவோர் அடியார் கூட்டத்திலுள்ள தம்பிரான் களிடம் தங்கள் தங்கள் தகுதிக்கு ஏற்பப் பாடங்ஃகட்டு வந்தனர். தம்பீரான்களில் பலர் கல்வி கேள்விகளால் சிறந்து விளங்கினர். ஆதீனத்தி விருந்து எப்போதும் அவர்கள் இலக்கிய இலக்கண நூல்களேயும், சைவ சித்தாந்த நூல்களேயும் முறையே பாடம் சொல்லி வந்தனர் என்ப. இவர்கள் காலத்திலேதான் கி. பி. 1860-ல் திரிசிரபுரம் ஸ்ரீ சீடைச்சுந்தரம் பிள்ளே அவர்கள் ஆதீன வித்துவானுக அமர்த்தப்பட்டார். பிள்ளே அவர்கள் இவர்கள்மீது ஒரு கலம்பகமும், பிள்ளேத் தமிழும் இயற்றியுள்ளார்கள். பின்பு. 'மகாவித்துவான்' என்று கௌரவிக்கவும் பெற்ரூர்.

இவர்கள் சின்னப்பட்டத்து மேலகரம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக ருடன் (கி. பி. 1867) பிரபவ ஆண்டுத் தொடக்கத்தில் திருவண்ணுமஃக்கு ஒரு யாத்திரை செய்தருளினர்கள். இவர்கள் திருவாவடுதுறையிலே சுக்கில் ஆனிப் பூரநாளிலே சிவபரிபூரணம் அடைந்தருளினர்கள் பட்டத்தி விருந்த காலம் கி. பி. 1845 – 1868 வரையில்.

# 

# மேலகரம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசீகர்

தமிழ்ப் பெருங்கவிஞராகிய மேலகரம் – திரிகூட ராசப்பக் கவிராயர் பரம்பரையில் அவதரித்தவர் இவர். இபல்பிலேயே தமிழார்வமிக்கவர். ஸ்ரீ தாண்டவராயத் தம்பிரானிடத்துப் பல தமிழ் நூல்களே நன்கு பாடங் கேட்டுச் சிறந்தவர். வித்தியாகுருவைத் தெய்வமாகவே மதித்தவர். ஆதீன குலதெய்வமாகவுள்ள ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகளேத் தமது வழிபடு கடவுளாகவே கொண்டு போற்றியவர். வித்துவான்களுடைய திறமையை நன்கு அறிந்து பாராட்டும் நுண்மாணுழைபுலமுடையவர். வடமொழி வாணர்களும், தமிழ்ப்பெரும் புலவர்களும் சிறந்துவாழத் தம் வாழ்நாளளவும் நன்கு வாழ்ந்தவர்கள். வித்துவான் தாண்டவராயத் தம்பிரான் சுவாயிகள் முகமாகப் பிள்ளோயவாகளே அறிந்து, ஆதின வித்துவாணுகவும். <mark>வித்துவானுகவும் கௌர</mark>னித்துப் போற்றிப் பாதுகாத்துத் த**மி**ழகத்துக்குப் பெரிதும் பயன்படச் செய்தவர். டாக்டர் உ. வே. சாமிநாதையரவர்கள் இவர்கள் காலத்திலேதான் ஆதீனத்திலிருந்து மகாவித்துவான் பிள்ளேயவர்க னிடமும் மகா சக்கி கானத்திடமும் பாடங் கேட்டவர்கள். வித்துவான் களுக்குத் தனி மதிப்புவைத்துப் பல சிறப்புகள் செய்தவர்கள். உலகியல் நெறியிலும் அனுபவத்திலும் சிறந்தவர்களாகத் துறவரசென

நல்லோர் மதித்துக் கொண்டாடுமாறு விளங்கியவர். 'நடையருப் பெருந் துறவு' என அருளிய ஸ்ரீ சுவாமிகள் வரக்கு இவருக்குப் பொருந்தும். அரசியலாரும் மதிக்கும்படி ஆதீன சாரியங்கள் இவர்கள் காலத்தில் விளக்க முற்றன. அரசர்களும்' பிரபுக்களும், பெரிய மனிதர்களும் அடிக்கடி வந்து தரிசனம் செய்து போற்றுவார்கள்.

இவர்கள் தம்பாலன் புடைய காசிவாசி–ஸ்ரீ இராமலிங்கத் தம்பிரான் சுவாமிகள் வேண்டுகோளின் படி தமது ஆதீன வித்துவான் ஸ்ரீ குமாரசாமித் தம்பிராணத் (கி.பி. 1880–1894) திருப்பனந்தாள் ஸ்ரீ காசிமடத்து அதிப ராகக் கொடுத்து மகிழ்ச்சி அடைந்தவர்கள்.

தமது அடியவர்களுட்சிறந்த ஆதினவித்துவான் ஸ்ரீ ஆறுமுகத் தம்பிரான் சுவாமி ஃனக் குன்றக்குடியிலுள்ள திருவண்ணுமல் ஆதீனத் துக்கு, கி. பி. 1888-ல் தலேவராக அனுப்பினர்கள். இவர் செங்கோட்டை யில் பரம்பரைச் சைவவேளாளர் மரபிலே தோன்றியவர், மகாவித்துவரன் -பிள்ளேயவர்களின் மாணவர். திருவானேக்கா மடாதிபதியாயிருந்து விளங்கியவர்.

தம் அடியவர் கூட்டத்திலே சிறந்திருந்த முத்தக்குமாரத் தம்பிரா னுக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து, ஸ்ரீ முத்துக்குமாரதேசிகர் என்னும் பெயருடன் சி. பி. 1888-ல் சூரியஞர்கோயில் பண்டாரச் சந்நிதிகளாக கியமித்து அநுப்புவித்தருளினர்.

உரைநூல்: - ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகர் சிவஞான சித்தியார் சுபக்கத்துக்கு மாதவச்சிவஞானசுவாமிகள் அருளிச்செய்த பொழிப்புரை யைத் தழுவிப் பதவுரை செய்தருளினர். இதன் காலம் (கி. பி. 1868) விபல ஆண்டாகும்.

BERTH TERBITAR TO THE ELGER

# சின்னப்பட்டம் ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிகர் :

ஸ்ரீ சுப்**பி**ரமணியதேசிகர் தமது பரிவாரங்களுடன் தாரண ஆண்டு (1785 மார்ச்சு) மாசிமீ மகாமக தரிசனத்துக்குக் கும்பகோணம் பேட்டை மடத்திலே வந்து எழுந்தருளியிருந்தார்கள். அப்பொழுது சென்ணயில் நாட்டுப் பிள்ளேயார் கோவில் தெரு மடத்திலுள்ள வித்துவான் ஸ்ரீ ஆறு சுவரமிகளிடம் படித்துவந்த ஒரு குட்டித்தம்பிரான முகத்தம்பிரான் அழைத்துவந்து திருவண்ணும்ல ஆதீன மடத்துக் காரியஸ்தர்களில் முக்கியமானவர் ஒருவர் மகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகசுவாமி தரிசித்து வணங்கினர். ஞானதேசிகருடைய **இருக்கடைகண்** நோக்கம் அக்குட்டித் தம்பிரான்பால் விழுந்தது. பின்னர், துழாலூரிலே பரம்பரைச் சைவ வேளாளர்குலத்தில் அபிஷிக்கர் மரபிலே தோன்றியவர் என்பதையும், வடுகநாத பண்டாரம் என்பவரின் குமாரர், அருணுசலம் என்னும் அபிதான முடையவர் என்பதையும் அறிந்துகொண்டார்கள். அதன்பின் நல்லநாளிலே தமது ஆதீனத்துக்கு அவரை அழைத்துவரச் செய்து சிறந்த ஆசிரியர்கள் முகமாகக்கல்வி பயிற்றுவித்தார்கள். மூவகைத்

தீட்சைகளும் முறையேசெய்து சிவஞானேபதேசமும் இவ்வாதின முறைப் படி சைவ சந்நியாசமும் கொடுத்து அம்பலவாணர் என்ற தீட்சாநாமமும் செய்தருளிஞர்கள் ஸ்ரீ அம்பலவாணருடைய கம்பீரத்தையும், அழகையும், சௌலப்ய குணத்தையும் கண்டு மகிழ்வார்கள். இவர் பட்டத்துக்குத் தக்கவரே என எண்ணி மனநிறைவு உடையராஞர் ஞானதேசிகர்.

ஞானுசிரியர் தம்முடைய திருமேனி ரிஃவின்மை குறித்து மார்கழிமீ 25 உசனிக்கிழமை சுவாதிநாளிலே பகல் பன்னிரண்டு மணிக்கு ஸ்ரீ அம்பல வாணதேசிகருக்கு ஆசாரியாப்டேகம் விரைந்து செய்தருளினர்கள் என்ப.

இவ்வாருக, ?-1-1888-ல் இவருக்கு ஆசாரியாபடேகமும் செய் தருளி ஞானதேசிகர் அன்று மால நான்கு மணியளவிலே திருவாவடுதுறை யிலே சிவபரிபூரணமாயினர்.

#### சில்பணிகள் :

செவந்திபுரம் தட்சிணம் பெரிய காறுபாறு வேணுவனலிங்கத் தம்பிரான் என்பவர் திருவாவடுதுறையில் இப்பொழுதுள்ள கொலுமண்ட பத்தை மிக வேஃப்பாட்டுடன் செய்வித்தனர். கொலுமண்டபம் இவர் பெயரால் வேணுவனலிங்க விலாசமென வழங்கப்படுகிறது இது செய்வித்த காலம் சுசுவர ஆண்டு தைத்திங்கள் (கி. பி. 1877)

இவர் ஞாணுசிரியர் தங்குவதற்காகச் செவந்திபுரம் மடாலயத்தைப் புதுக்கிச் சிறப்பாகப் பணி செய்வித்தார். காலம் வெகுதானிய ஆனி. அதில் ஞாணுசிரியரை எழுந்தருளுவித்துச் சிறப்புக்களும் செய்தார். அதற்கு சுப்பிரமணியதேசிக விலாசம் என்றுபெயர்.

தருப்பனந்தாள் காசிமடத்துத் தலேவர் ஸ்ரீ காசிவாசி-இராமலிங்கத் தம்பிரான் சுவாமிகள் ஒடுக்கத்தின் புக்கத்திலே இராமலிங்கள்லாசம் என்னும் பெயரால் ஒரு கட்டிடம் சேர்த்து அமைத்து ஞானதேசி ரின் திருவருளேப் பெற்ருர். இவர்கள் காலத்திலே கிஷ்ணு தத்துவரகசிய கண்டனம் எழுதிய அப்பு சாஸ்திரிகள் ரூ. 2000/ சப் பாவணேசெய்து கௌரவிக்கப்பட்டார்கள். மதுரை இராமசாமிப்பிள்ளே (ஞானசம்பந்தம்பிள்ளே) பழனிக் குமாரத்தம் பிரான் அனந்ததிருஷ்ணக்கிராயர் செண்பகக் குற்ருலக் களிராயர் சேத்தூர் கந்தசாமிக் களிராயர் ராமகுட்டிசாஸ்திரிகள் யாழ்ப்பாணம் ஆறுமுக நாவலர் முதலான பெரும் புலவர்கள் இவர்கள் காலத்தில் கௌரவிக்கப் பட்டார்கள்.

# யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் குறி ஆறுமுகநாவலர் :

பூரீ நாவலரவர்கள் சௌமிய (1849) ஆண்டிலே சென்னேயி லிருந்து தட்சிணதேச யாத்திரை செய்துகொண்டு வந்தார்கள். அப்போது ஸ்ரீ மெய்கண்ட சந்தானத்துப் பிரதம பரமாசாரிபராகிய ஸ்ரீ நமச்சிவாய மூர்த்திகளேத் தரிசித்து உபய குருமகாசந்நிதானங்களேயும் தரிசித்தார்கள். அவர்களுடைய பிரசங்கவன்மையைக் குறித்து மகிழ்ந்து வியந்து 'நாவலர்' என்னும் பட்டத்தைச் சூட்டி அவர்களே மகாசந்ரிதானம் கௌரவித்தது. (நாவலர் சரித்திரம்-28-29) மற்றும் நன்னூல் விருத்தியுரை இலக்கணக் கொத்து தொல்காப்பியச் சூத்திரகிருத்தி தர்க்கசங்கிரகம் அன்னம் பட்டியம் மொழி பெயர்ப்பு சிவஞான சித்தியார் பொழிப்புரை சிவஞானபோதச் சிற்றுரைமுதலியவைகளே அருளிப்பதிப்பிக்கச் செய்தருளியது அவைகளேப் பெற்று மகிழ்ந்த நாவலரவர்கள் (1851) விரோதிகிருது ஆண்டு ஐப்பசி மாதத்திலே நன்னூல் விருத்தியுரையை அச்சிட்டு வெளிப்படுத்தினுகள் பின்பு மற்றைய நூல்களேயும் நாளையை அச்சிட்டு வெளிப்படுத்தினுகள்

#### பதினேழாவது குருமகாசக்கிதானம்

### ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசீகர்

்தமது ஞானுசிரியராகிய மேலகரம் ஸ்ரீ சுப்பீரமணியதேசிக மூர்த்திகள் சிவபரிபூரணமான பீன்பு பத்துநாட் குருபூசையையும் சிறப்புறஇயற்றித் தாம்ஞான பீடத்திலமலர்க்கருளுவாராயினர். அம்பலவாணதேசி சர் தமிழ்ப் பயிற்கி மிகுதியாக உடையவர். ெடமொழியினும் வல்லவர். நூல்களுக்கு வடமொழியிலே இவர் எழுக்கியுள்ள திறப்புப்பாயிரங்களால் அப்புலமை இனிது புலப்படும். கல்லி டைக்குறிச்சி வித்துவான் ஸ்ரீ முத்து சாஸ்திரிகளிடம் வடமொழி பபின்ருர். மகாவி<mark>த்துவான் பிள்ளேயவர்களுக்</mark> குப் பீன்பு இவ்வாதீன வித்துவ கிரோமணியாக இருந்த ஸ்ரீ சபாபதி நாவலர் தியாகரர்சச் செட்டியார் முதலியோரிடம் தமிழ்க்கல்கி பயின்ருர், ஞான தே<mark>சிகராகிய ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்தி ≆ளிடம் சித்தாந்த சைவ சாஸ</mark>் தரங்களேயும் திருமந்திரம் தேவாரம் திருவாசகம் முதலிய அருட்பாக்களே யும் நன்குகற்றுத் தெளிந்தார். திருமுறைகளில் இவருடைய நுண்ணறிவு நன்ருகச் சென்று <sup>தி</sup>னத்துத் தேக்கிட்டமையின் பல வகையான **கு**றிப்புகள் எழுதிச் சேகரித்தார். ஆதீனத்துப் புத்தகசாஃேயிலே உள்ள ஏட்டுச் சுவடிகளில் பலவற்றைத் தமது திருக்கரத்தால் கா<mark>கிதங்களில் பிரதிசெய்து</mark> உயர்ந்த பட்டுக் கட்டிடங்க ரால் அழகுபடுத்திப் பொன்முலாம் பூசி நன்கு பாது காத்துள்ளார்கள். இசைப் பயிற்சியிலும் இ<mark>ணேயற்றவர்கள். சங்கே</mark>த சம்பந்தமான பல குறிப்புகளும் எழுநி வைத் நிருக்கிருர்கள். இயல் இசை, நாடகம் ஆகிய முத் நிறத் திலும் முதறிவு டைய வர்களென் னலாம்

ஆதீன குலதெய்வமாக விளங்கும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் தம் திருக்கரத்திலை எழுதியுள்ள சிவஞான போத திராவிட மாபாடியத்தை மூன்று முறை பெயர்த்துக் காகிதப்பிரதி பண்ணியுள்ளார்கள். அருங்கலே வினேதர். எப்போழுதும் இடைவிடாமல் வித்துவரன்களுடைய மத்தியிலேயே விளக்குவார்கள். வித்துவான்கட்குச் சம்மானம் செய்வதில் இவர்களேப் போஜன் என்றும் கர்ணன் என்றும் பாராட்டுவார்கள் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்திலே சம்மானம் பெற்றவர் வேறு இடங்களிலே சென்று சம்மானம் பெறுதற்கு மனமில்லாதபடி வாரிவாரி வரிசையறிக்து வழங்குவார். புலவர்களே வரிசையறிக்து சம்மானம் செய்வதில் ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிகருக்கு முன்னும் பின்னும் கொடையாவிகள் இல்லே யென்னலாம் இவர்கள் கொடைத்திறத்தை சி?னத்தால் பழைய தமிழ்நூற் பரப்புக்கள் யாவும் சி?னவுக்குவந்து இன்பம் செய்யும்,

### இருவாவடுதுறைப் புத்தகசாலே :

ஆதினத்தின் சார்பிலே ஒரு நல்ல புத்தகசா லேயை அமைக்கவேண்டு மென்ற விருப்பம் இவருக்குண்டாயிற்று. இயல்பாகவே ஒரு புத்தகசர லே ஆதீனத்தில் இருந்தாலும், அதைப் பின்னும் விரிவ படுத்தித் தமிழ், சம்ஸ் கிருதம், ஆங்கிலம். மலேயாளம், தெலுங்கு. முதலிய பாஷைகளில் உள்ள பலவகையான அச்சுப் புத்தகங்களேயும் வாங்கி வைக்கவேண்டுமென்று எண்ணினர். புத்தகசாலேக்குரிய இடமாக ஒரு பெரிய கட்டிடத்தைக் கட்டுவித்தார். இப்போது சரஸ்வதை மஹால் என்று வழங்குவது அதுவே. அப்போது 5000 ரூபாய்க்குப் புத்தகங்கள் வாங்கப்பெற்றன. இராமநாத புரத்து மகாராஜா ஸ்ரீ பாஸ்கரசேதுபதி அவர்கள் 31–1–1895-ல் திருவர்வடு துறைக்கு வந்தார். அரைரல் வித்தியாகிதி என்ற பெயருடன் புத்தகசாலே திறக்கப்பட்டது பாஸ்கர விலாசம் என்றபெயருடன் உள்ள மிகப்பெரிய கேற்றுக் கொட்டகையில் சேதுபதி வரலேற்கப்பெற்று உபசரிக்கப்பெற்ருர். அப்பெழுது ஸ்ரீ நமச்சிவாயமுர்த்திகள் குருபூஜை. இ

#### கோடிபஞ்சாக்கரம் :

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரமகாமக்திரத்தை ஒருகோடி எழுதித்தொகுத்து அச்சிடு வித்துக் கட்டடமாக்கி அழகாக வைத்துள்ளார்கள்.

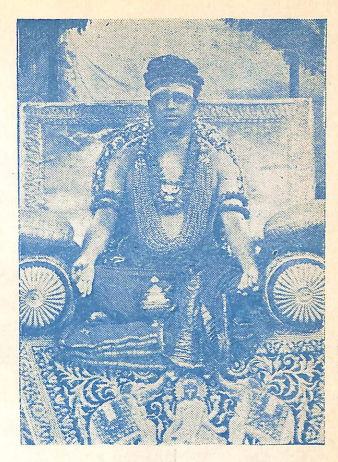
ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர் தமக்குப்பின் வைத்தியநாதத் தம்பிரான் என்பவருக்கு ஆசாரியாபிடேகம் செய்து சுப்பிரமணியதேசிகர் என்னும் தீட்சாநாமமும் கொடுத்துப் பட்டத்திலே அமர்ந்தருளச்செய்தார்கள். ஒரு சித்திரைச் சதயத்திலே திருவிடைமருதூரிலே சிவபரிபூரணம் எய்தினர். (கி. பி. 1888—1920.)

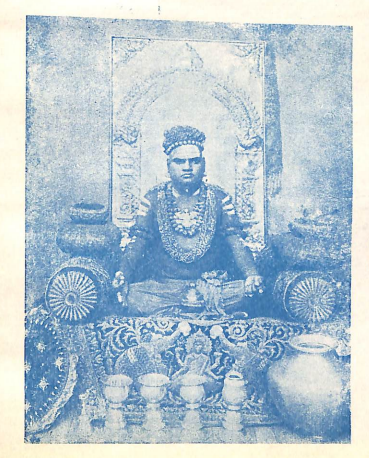
# பதினெட்டாவது குருமகாசத்தொனம்

### ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகர்

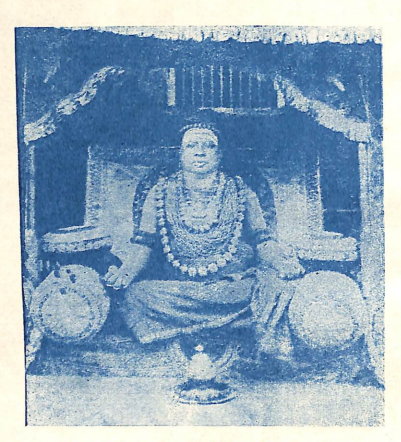
இவர்கள் திருக்கழுக்குன்றத்திலே பரம்படரச் சைவவேளாளர் குலத்திலே தோன்றியவர்கள். தமிழ் ஆங்கிலம் வடமொழி முதலிப மொழி களே நன்கு கற்றுத் தேறியவர்கள். உலகியல் அறிவு மிததியாகப்படைத்த வர்கள். ரிர்வாகத்திறத்தில் மிக வல்லவர்கள், கடிது ஞடறைசிரியர் ஸ்ரீ அம் பலவாணதேகிக மூர்த்திகளிடம் பலகாலம் ஒடுக்கத் சிலேயிருந்து அவர்கள் சொடைத்திறின் நன்கறித்தவர்களாதலின் இவர்கள் பட்டமேற்றபின்பு கோடையினுல் புகழெய்தியவர்கள். பட்டத்திலிருந்தது கில ஆண்டுகளாயி னும் இவர்கள் கீர்த்தி மிகப்பெரியதாயிற்று.

இவர்கள் திருவாவடுதுறையிலே தைமீ பரணி நாளிலே சிவபரி பூரணமுற்றனர். (கி. பி. 1920 – 1922). இக்குருமூர்த் கொத் திருக்கழுக் குன்றப் பண்டாரச்சர்ந்த என்பர். திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் பதினேழாவது குருமகாசர்ரிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள்





திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் பதினெட்டாவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்திகள்



திருக்கயிலாய பர<mark>ம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம்</mark> பத்தொன்பதாவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ வைத்தியலிங்க தேசிக மூர்த்திகள்

#### பத்தொன்பதாவது குருமகாசந்நிதானம்

# ஸ்ரீ வைத்தீயலிங்கதேசீகர்

ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகருக்குப் பின்பு பட்டம் ஏற்றவர்கள் ஸ்ரீ வைத்தியலிங்கதேசிக மூர்த்திகள் ஆவர், இவர்கள் பரம்பரைச் சைவவேளா வர் குலத்திலே தோன்றியவர்கள். சோழவள நாட்டினர். இளம்பிராயத்தி லேயே இவ்வாதீனத்தை அடைந்து மூவகைத் தீட்சையும் முறையே பெற்றுச் சைவ சந்நியாசமும், வைத்தியலிங்கத் தம்பிரான் என்ற தீட்சர் நாமமும் பெற்று அடியார்கூட்டத்து கிளங்கியிருந்து தட்சிணத்திலே காறு பாருக நீண்டகாலம் இருந்து சிறந்தவர்கள், ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகர் மந்திரசித்தியும், வாக்குப் பலிதமும் உடையவர்கள். ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகர்க்குப்பின் அவர்களால் ஆசாரியாபிடேகம் செய்யப்பெற்று 1923ல் பட்டம் ஏற்ருர்கள். மிகச்சிறந்த நிர்வாகத்திறத்துடன் இருந்து சிவக்ஷத்திர பரிபாலனமும், குருக்ஷேத்திர பரிபாலனமும் செய்தவர்கள். மாயூரத்திலே இவர்கள் ஐப்பசிமாத அவிட்டநாளிலே சிவபரிபூரணமாயினர் (கி. பி. 1922-1937)

# இருபதாவது குருமகாசக்கிதானம்

### மு அம்பலவாண தேசீகர்

அம்பலவர்ண தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் தென்பாண்டி நாட்டிலே இருநெல்வேலிச் சீமையிலே கொற்கை நகரத்திலே அவதரித்தவர்கள், கல்வி கற்றுச் சிறந்து, தமது பத்தோன்பதாவது பிராயத்திலே இந்த ஆதீனத்தைச் சேர்ந்த செவ்வந்திபுரத்திலே தட்சிணம் காறுபாருக அப்போது எழுந்தருளியிருந்த வைத்தியலிங்கத் தம்பிரான் சுவாமிகளேயடைந்து தமக்குள்ள தறவு விருப்பத்தையும் இந்த ஆதீனத்துத் திருக்கூட்டத்திலே சேரவிருக்கும் மீதார்ந்த ஆசையையும் தெரிவித்தார்கள். அவர்கள் இவர் களேச் சோதித்து வேதாந்த நூற்பயிற்சியால் உண்டாகிய துறவுள்ளத்தைக் கண்டு வியந்து, இவ்வாதீனமுறைப்படி மூவகைத் தீட்சையும் செய்து கல்லாடையும் அருளிஞர்கள். பிள்ளேத் திருநாமம் வைகுண்டம் பிள்ளே என்பது, திட்சாநாமம் வைத்தியலிங்கத் தம்பிரான் என்பர்.

அதன் பின்பு, திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தில் அப்பொழுது 17-வது குருமகாசக்கிதானமாக எழுக்கருளியிருக்க பூர் அம்பலவாணதேசிகமூர்த்தி கள்த் தரிசித்து அவர்களது கட்டளேயின்படி அணுக்கத்தொண்டுகள் செய்து கொண்டிருக்கார்கள். பின், ஆதீன வித்துவர்கை இருக்கும் பல கன்மாணவர்கட்கு இவ்வாதீனத்துக் கல்வியை முறையாகப் பயிற்றியும் விளங்கிய சேற்றூர் ரா. சப்பிரமணியக் கவிராயர் அவர்களிடத்துத் தமிழ் இலக்கிய இலக்கண நூல்களேயும், சைவ சித்தாக்கு நூல்களேயும் முறையாகக் கற்ருர்கள், திருமுறைகளிலும் கல்ல பயிற்சி பெற்ருர்கள். திருமுலதேவ காயரை அருளிச்செய்த திருமுக்திரமாலேயிலே இவர்களுக்குப் பற்று அதிகமிருக்கது

F

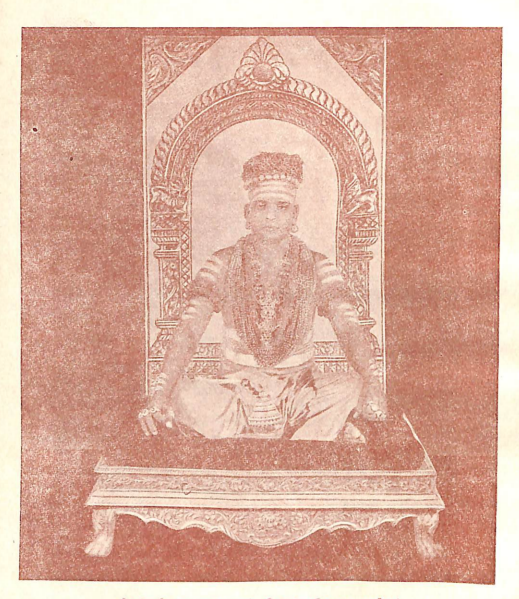
பின்பு, திருப்பெருந்துறைக் கட்ட ோத் தம்பிரான் சுவாமிகளாக இருந்து பணியாற்றிவந்த காலத்திலே யாவரும் அதிசயிக்குமாறு இவர் களுக்குத் திருமந்திர் உபதேசமும் கிடைத்தது. ஸ்ரீ வித்தியா உபாசனேயும் உடையவரானுர்கள். அதன் பின்பு. இவர்களுடைய கிர்வாகத்திறன் முதலிய எல்லாவற்றையுங்கரு தி இந்த ஆ தீனத்துப் பத்தொன்பதாவது **குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ வைத்தியலிங்க** தேசிக மூர்த்திகள் திருவிடை மருதூர்க் கட்டளேயில் வைத்தருளினர்கள். திருப்பெருந்துறை திருவிடை மருதூர் முதலிய இடங்களில் கட்டினேயிலிருந்து மிகவும் நன் ஒக நிர்வாகம் செய்து, மகாச்ந்நிதானத்துக்குத் திருவுளம்கிற நடந்துகொண்டார்கள். ஆதலால், ஸ்ரீ வைத்தியலிங்க தேசிக மூர்த்திகள் தமக்குப் பின்னர் இவர் களேயே பட்டத்திலிருத்த நன்கு திருவுளம்பற்றியிருந்தார்கள். ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர <mark>பரமாசாரியருடைய திருவருட்கு றிப்பும் இவர்கள்பால் சிறக்கோங்கி</mark>யது. அதனுல் ஸ்ரீ வைத்தியலிங்க தேசிக மூர்த்திகள் ஈசுவர ஆண்டு ஐப்பசித் திங்கள் 24-ஆம் நாள் செவ்வாய்க்கிறமை அபிடே கம் செய்து, அம்பலவாண தேசிகர் என்னும் அபிதானமும் அருளித் தாம் 20 ஆம் நாள் வியாழக்கிழமை **யன்று மாயூரத்திலே சிவ பரிபூரணமெய்தினர்** தமது ஞாஞ்சிரியருடைய குருமூர்த்தம் பத்துநாள் குருபூசையும் சிறப்பாகச் செய்து ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளியிருந்து ஞானச்செங்கோல் செலுத்தினர்கள்.

இவர்கள் சைவ ஆதீனங்கள் அனேத்தும் ஒன்றுபட்டுச் சமயப்பணி செய்யவேண்டுமென்ற சிந்தனேயுடையவர்கள். அதனைல் மற்ற ஆதீன கர்த்தர்களேத் திருமடத்திற்கும் ஆலயங்களுக்கும் அழைத்து மகிழ்வித்தார் கள். அங்ஙனமே தாமும் மற்ற ஆதீனங்களுக்கும் ஆலயங்களுக்கும் கேன்று இணேப்பை வலுப்படுத்தினர்கள். நமது இந்தியநாடு சுதந்திரம் பேற்ற 14—8—1947 இரவு 11—45க்கு இந்தியப் பீரதம மந்திரியாகப் பொறுப் பேற்களிருந்த ஜவஹர்லால்நே அவர்களிடம் சைவ சின்னமாகிய ரிஷப முத்திரையோடு கூடிய ஒரு தங்கச் செங்கோலே டில்லியில் ஆதீனத்துப் பேரிய தம்பீரான் சுவாமிகள், ஓதுவாமூர்த்திகள், காரியஸ்தர்கள் முதலிய வர்களே அனுப்பீக் கொடுக்கச் செய்தார்கள்.

குருமூர்த்திகள் பீடாதிபதியாக எழுந்தருளியது முதல் ஆதீன முன்னேற்றத்தையே மிகவும் திருவுளத்தடைத்து எல்லா வகையிலும் சிறப்புறச் செய்தார்கள். பொதுமக்கட்கு வேண்டிய கல்வி, மருத்துவம் முதலிய இன்னேரன்ன உதவிகள் பற்பல செய்தார்கள். மற்றும் செந்தமிழ் மொழி வளர்வதற்காவன எல்லாம் சிறக்கச் செய்வித்தார்கள். ஆதீன வித்துவான்களேக்கொண்டு அரிய நூல்கள் பல ஆராய்ந்து அச்சிடுவித்து அன்பர்கட்கெல்லாம் அளித்தருளினர்கள் காட்சக்கு எளியவர்களும், கடுஞ்சொல் இன்னதென்பதை அறியாத சாந்தசீலர்களுமாகிய குருமகர் சந்நிதானம் அவர்கள் அன்பர்களும் அடியார்களும் வேண்டிக்கொண்டபடி தென்னுட்டுச் சிவதல யாத்திரைக்குத் தம்பிரான் சுவாமிகள் அன்வருடனும் எழுந்தருளி அங்கங்கே சிவதரிசனம் செய்து வழிபாடாற்றி அடியார்கட்குக் குருதரிசனக் காட்சிதந்து உலகமெல்லாம் ஒருங்கே குதூகலிக்கத் திரும்பி யருளினர்கள்.



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபதாவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள்



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்தொன்ருவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்**திகள்** 

1937-ஆம் ஆண்டிலே ஸ்ரீ வி. சிதம்பர ராமலிங்கம் பிள்ளேயவர்கள் ஆதீன வித்துவாகுகச் சிறப்பிக்கப்பட்டார்கள். நாகர்கோவில் ஸ்ரீ ஆறுமுகம் பிள்ளேயவர்கள் ஆதீன மகாவித்துவர்கை நியமிக்கப்பெற்றதும் இக் குருமூர்த் கிகள் காலத்திலே தான். 1948-ஆம் ஆண்டிலே த. ச. மீனுட்சி சுந்தரம்பிள்ளே ஆதீனத்து வித்துவாகுக நியமனம் செய்யப்பெற்றுர்.

இவர்கள் காலத்திலே கரக்தைப் புலவர் கல்லூரி, உயர்ரிலேப் பள்ளி தொடக்கப் பள்ளி, திக்கற்ற மாணவர் இல்லம் இவைகட்கு ஆண்டொன் றுக்கு முப்பது ஆபிரம் ரூபாய் வீதம் நான்கு ஆண்டுகள் செலவழித்து நடத்துவித்துச் சில பல காரணங்களால் அவர்களிடமே நிலயங்கள் மீண்டும் ஒப்புவிக்கப்பட்டன.

ஆதீன நிருவாகத்தில் திருவிடைமருதூரில் 1922 முதல் இயங்கி வரும் ஆதீனம் உயர்நிலுப்பள்ளிக்கு நிலுமான கட்டிடங்கள் புதுவனவாக அமைத்து அருளப்பெற்றதும் இவர்கள் காலத்திலேதான்.

இவர்கள் திருவிடைமருதூரில் விக்ருதிணு பங்குனிமீ 30-ம்காள் வியாழக்கிழமை சிவபரிபூரணம் அடைந்தார்கள். புகழுடம்பில் ரிலேபெற நின்றருளுகின்ருர்கள். இவர்கள் பட்டத்தில் இருந்தது கி. பி. 1937–1951.

### இருபத்தொன்றுவது குரு மகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ சுப்பரமணிய தேசிகர்

இருபதாவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிக மூர்த்தி களுக்குப்பின் ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகளுடைய வற்ருக் கருணேத் திருகோக்கம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிப தேசிக சுவாமிகள் அவர்கள் மீது பரவிற்று. அதலைல் அவர்கள் விக்ருதி வருடம் பங்குனி மாதம் முப்பதாம் காள் குருவாரத்தில் ஞானபீடத்தில் எழுக்தருளிஞர்கள். இவர்கள் பிறக்க முத்தி தரும் தலமாகிப நிருவாரூரில் சைவ வேளாளர் குலத்தில் அபிஷிக்த மரபிலே சாமிகாத தேசிகர் என்பவருக்கு இரண்டாவது திருக்குமாரராகத் தோன்றிபவர்கள் இளமையிலேயே சிவதீட்சையும் சைவசீலமும் பேற்று விளங்கினர்கள். திருவருளால் திருவாவடுதுறையையடைக்து சைவ சங்கியாசம்பெற்றுர்கள்.

இவர்கள் ஆட்சி பீடத்தல் அமர்ந்த காலம் முதல் காலத்திற்கேற்ப ஆற்றிய பணிகள் பலவாகும். ஆதீனச் சொத்துப் பராமரிப்பும் கிரமு மராமத்தும் வருவாயின் பெருக்க வழிகளும் அதிகமாகக் கவனிக்கப் பட்டன. ஆதீனச் சொத்துக்களுள்ள இடங்களுக் கெல்லாம் சென்று கவனித்துவரச் சம்பீரதாயப்படியுள்ள பல்லக்கில் செல்வது போருந் தாமையால் காரில் விரைந்து செல்வது மேற்கொள்ளப்பட்டது. அதனைல் நீர்வாகம் நேர்மையுடன் இயங்க, நீதி நீலமை பெருகுவதாயிற்று. திருக் கோயில்களும் குருமூர்த்தங்களும் கினேமடங் நும் திருப்பணிசெய்யப் பெற்றன, மருத்துவமணேகட்டவும் கல்விரிலயக்கட்டிடம் அமைக்கவும் உதவி நீதி அளிக்கப்பட்டன. ஆதீன வெளியீடுகள் மிக அழகாகவும் நல்ல

கட்டுக்கோப்புடனும் வெளிவர சுமார் இரண்டு லட்சம் ரூபா செலவில் ஸ்ரீ நம்சிவாய்மூர்த்தி அச்சகம் என்ற பெயருடன் ஒரு பெரிய பதிப்பகம் ஆதீனத்திலே நிறுவப்பெற்றது பல அறிஞர்க‱க் கொண்டு ஆதீனத்து ஞானசாத்திரங்களும் செந்தமிழ் நூல்களும் சிறந்த விளக்கங்களுடன் வெளியிடப்பட்டன. ஆதீன வித்துவான்களும் சைவப்பிரசாரகர்களும் நியமிக்கப்பட்டுச்சமயப் பணிகள் செம்மையாக நி நழ்க்தன. ஆண்டுதோறும் விசயதசமியன்று திருவெண்ணெய் நல்லூரில் சித்தாந்த சைவமாநாடும் ஆதீனத்திற்குச் சொந்தமான திருக்கோயில்களில் பாவை மாநாடுகளும் ஆதீனக் குருமுதல்வர் ஸ்ரீ நமசிவ பய மூர்த் நகள் தைமாதப் பெரு விழாவில் திருமந்திர மாநுடும். திருவாசகமாநாடும் கூட்டப்பட்டன. பேரறிஞர்கள் பலர் இவைகளில் பங்கு பற்றியுள்ளனர். அக்காலம் வரைஒரு புரியாத புதிராகவே இருந்து வந்த திருமந்திரத்திற்குப் பஞ்சாட்சரதீபம் எனும் உரை நூல்களும் கட்டுரை நூல்களும் வெளியிட்டு அக்நூலாய்வில் ார்ட்டில் ஒரு புதிய எழுச்சியை ஏற்படுத்தினர்கள். ஆகீனத்திற்குச் சொந்தமான எடுத்தணி வயலே செல்வினேயும் வளங்கொழிக்கும் பகு போக‡ செய்து ஸ்ரீ பஞ்சாட்சர விநாயகர் கோயில் அமைத்துச் சிறப்பித்தார்கள் ஆதீனப்பணியாளர்கள், அன்பர்களுடன் கேபாளம் திருக்கேதாரம் காஷ் பீரம் சோதிர்லிங்கத் தலங்கள் மற்றும் வடஙட்டுத் தலங்கள் அனேத்தை ஆண்டுதோறும் காசியாத்திரை போகும் பொழுது இவர்கள் தரிசிப்பது வழக்கம்.

இவர்கள் காலத்தே திருவர்சம், திருமந்திரம் பண்டாரசாத்திரங்கள் முதலிய நூல்களுக்கு விளக்கவுரைகள் எழுதியும் நன்னுல் விருத்தியுரை முதலிய நூல்களேப் பதிப்பித்தும் ஆதீன வெளியீடுகளாக வெளிவரச் செய்த திரு ச. தண்டபாணி தேசிகர்க்கு 'மகாவித்துவரன்' எனும் பட்டம் வழங்கிக் கௌரவிக்கப்பெற்றது.

இவ்வண்ணம் இவர்களது பல திறப்பணிகள் மக்கள் உள்ளங்களில் என்றும் நீங்கா இடம் பெற்றுள்ளன. பிலவங்க ஆண்டு புராட்டாசித் திங்கள் நான்காம் நாள் (20-9·1967) புதன்கிழமைஅன்று ஆதீனத்துப் பெரிய பூசை சுப்பிரமணியத் தம்பிரான் சுவாமிகளுக்கு ஆசாரியாபிஷேகம் செய்து ஸ்ரீ அம்பலவாணதேசிகர் எனுக் தீட்சா நாமமிட்டுச் சின்னப் பட்டத்தில் அமர்த்தினர்கள். 23-9-1967 சனிக்கிழமையன்று ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகமூர்த்திகள் சிவபரியூரண மெய்தியபின் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர் தமது ஞாசைரியருடைய குருமூர்த்தம் பத்து நாள் குருபூசையையும் சிறப்பாகச் செய்து ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளியிருக்து ஞானச் செங்கோல் செலுத்திவரலானர்கள்.

### இருபத்திரண்டாவது குருமகாசந்நிதானம்

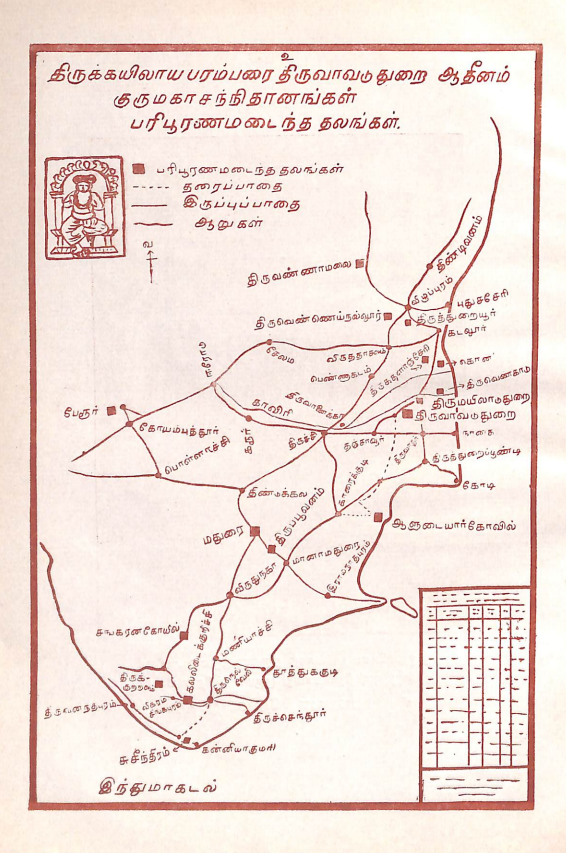
### ஸ்ரீ ஆம்பலவாண தேசீசு முர்த்திகள்

it to win.

ஆதின ஞானபீடத்தில் இருபத்திரண்டாவது குருமகா சக்கிதான மாக எழுக்தருளிய ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள் கொங்கு நாட்டுத் தேவார வைப்புத்தலமாகிய பேரூரில் பரம்பரைச் சைவ வேளாளர்



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்திரண்டாவது குருமகாசக்கிதானம் ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள்



குலத்தில் தோன்றியவர்கள். இவர்கள் தமது இளமைப்பருவத்திலேயே ஆ தீனத்தையடை திசைவ சர்ரியாசமும் மூவகைத் தீட்சையும் சித்தார்த ஞானேபதேசமும் பெற்று ஸ்ரீ சுப்பிரமணியத் தம்பிரான் எனுர் தீட்சா நாமத்துடன் ஸ்ரீ ஞானமா நடராசப்பெருமானயும் ஸ்ரீ நம்கிவாயமூர்த்தி களேயும் பல ஆண்டுகள் நாள்தொறும் பூசைசெர்து ஒழிபடும் பேறு பெற்றவர்கள் அதனுல் அவர்கள் பெரிய பூசை சுப்பிரமணியத் தம்பிரான் சுவாமிகள் எனப் போற்றப்பட்டார்கள்.

ஞானபீடத்தில் ஏழுந்தருளிய காலம் முதல் இவர்கள் மொழி சமய வளர்ச்சி. அறஙிலயங்களின் செம்மையான பரிபாலனங் கருதிப் புரிந்தருளிய அறச்செயல்கள் பல திருமுறை செத்தாந்த சாத்திரம். தல புராணம் சிற்றிலக்கியங்கள் என்ற பல வகை நூல்களும் சிறந்த முறையில் பதிப்பிக்கப்பெற்று அன்பர்கட்கு இலவசமாக வழங்கப்பட்டன சமயப் பிரசாரகர்களேயும் விந்துவான்களேயும் கியமனஞ் செய்து சிறந்து விளங்க அருள்புரிந்தார்கள். இருபத் சம்யப்பணி கள் கோன்றுவது குரும்கா சக்கிதானம் அவர்களால் தொடங்கப்பெற்ற இருமந்திரமாநாடு, திருமந்திர விளக்கவுரை நூல் வெளியீடு முதலியன தமது அருளாட்சிக் காலத்தும் தொடர்ந்து **நி**கழ வகை செய்ததோடு ஆதீனத்திற்குச் சொக்தமான திருவிடைமருதூர் ஸ்ரீ மகாலிங்கப்பெருமான் திருக்கோயிலில் ஆண்டுதோறும் மூன்றுநாட்கள் திருமுறைக் கருத்தரங்கம் அமைத்துந் தமிழ்மக்கள் பலரும் பயன்கொளச்செய்த இவர்கள் கருணக் தெறம் மிகவும் போற்று தற்குரியதாகும். இவர்கள் அன்பு அறைப்பின் பேற்று இக்கருத்தரங்கங்களில் அந்நாள் இந்தியப் பிரதமமந்திரி மாண்புபிகு மொரார்ஜிதேசாய், தமிழக ஆளுகர்கள் தமிழக முதலமைச்சர் மாண்பு மிகு எம். ஜி. இராமச்சந்திரன் முதலிய அரசியற் பெருமக்களும் பழுத்த தமிழ்ப்புலமை வாய்ந்த செந்தமிழறிஞர்கள் பலரும் கலந்து கொண்டு இறப்பித்தனர்.

1922 ஆம் ஆண்டு திருவிடைமருதூரில் தொடங்கப்பெற்ற ஆதீனம் உயர்கீஃப்பள்ளி இவர்கள் காலத்தில் மேனிஃப்பள்ளியாக வளர்ச்சி பெற்றது. மாணவர்களின் எண்ணிக்கையும் கல்வித்தரமும் உயர்க்தன. மாணவர்கள் பெருக்கத்திற்கேற்பப் புதிய கட்டிடங்கள் கட்டப்பேற்றன. திருவாவடுதுறையிலும் திருவிடைமருதூரிலும் ஆதீனக் கல் வீர்லயங்களாக வுள்ள தொடக்கப்பள்ளி, நடுகிஃப்பள்ளிகளும் புதிய கட்டிடங்களேப் பேற்றன. குருமகா சக்ரிதானம் அவர்களுடைய அரிய முயற்சியின் பயரை ஆதீனக் கல்வி ரிலயங்கள் சிறுபான்மையினர் கல்விரிலயங்கட்குரிய தகுதி யீணப் பெற்றுத் திகழ்கின்றன.

ஆதனத்திற்குச் சொந்தமான திருவிடைமருதூர் ஸ்ரீ மகாலிங்கப் பெருமான் திருக்கோயில் திருப்பணிகளே அழகுறச் செய்வித்து 15—7 -1970ல் திருக்குடமுழுக்குக்கு விழாவின் மிகச் சிறப்பாக நடத்து வித்தார்கள். அவ்வாறே. திருவாவடுதுறை ஸ்ரீ மாசிலாமணிப்பெருமான் திருக்கோயில் திருப்பணிகளேச் செய்வித்து 27—8—72ல் திருக்குடமுழுக்கு விழா சிகழக் செர்தார்கள். இவ்விரு குடமுழுக்கு விழுக்களிலும் தருமபுர ஆதீனத்துக் குருமகாசர்சிதானமும் குன்றக்குடி. திருவண்ணும் ஆதீனத் துக் குருமகாசர்சிதானமும் திருப்பனர்தாள் ஸ்ரீ காசிமடத்து அதிபர் அவர் களும் இவர்களோடு எழுந்தருளி வழிபாடு செய்ததும் இவர்களேப் பாராட்டிச் சிறப்பித்ததும் சுறிப்பிடத்தக்க சிகழ்ச்சிகளாகும்.

சிதம்பரம், மயிலாடுதுறை, இருவாவடுதுறை, இருவிடைமருதூர், சங்கரன்கோயில் எனும் தலத் திருக்கோயில்களுக்கு இவர்கள் யானேகள் வாங்கியருளினர்கள். ஆதீனத்திருமடாலயத்தின் மேற்புறமுள்ள பூஞ்சோலே நடுவண் (முருக நாயனர் திருந்தனவனம்) 'ஸ்ரீ மெய்கண்டவிலாசம்' எனும் பெயரமைந்த மி கப்பெரிய அரங்கத்தின் இவர்கள் அமைத்தருளி ஞர்கள். இவ்வரங்கில் சமயச் சொற்போழிவுகளும் இசைரிகழ்ச்சிகளும் பிறகலேநிகழ்ச்சிகளும் நடைபெற்று வருகின்றன. குடந்தை மயிலாடு துறை கற்சாலே யருகில் திருவாவடுதுறை வடக்கெல்லேயில் ஆதீன நுழைவாயில் ஒன்றின் அழகுறக் கட்டுவித்தார்கள். இவர்கள் காலத்திலே திருச் செந்தூரில் கந்தர் சஷ்டி மண்டயும் கட்டப்பட்டது. சமுதாய நலன்கருதி இவர்கள் செய்தருளிய பேருதவிகள் மிகப்பல.

ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகள் திருமரபு நீடு தழைத்தினிதோங்க இவர் கள் திருவுளங் கொண்டார்கள். ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகளின் நல்ல நளால் அதற்கான வாய்ப்பும் அமைவதாயிற்று. தமது அருளாட்சிக் காலத்தில் தம்மிடத்து மந்திரகாஷாயமும் நிர்வாண தீட்சையும் பெற்றுச் சுப்பிரமணியத்தம்பிரான் என்ற தீட்சாநாமத்துடன் சிறந்து கிளங்கிய ஸ்ரீமத் பெரியபூசை ஸ்ரீ சுப்பிரமணியத் தம்பிரான் அவர்களுக்கு ரௌத்திரியாண்டு ஆடித்திங்கள் இருப்பத்திரண்டாம்நாள் புதன்கிறமை (6–8–1980) ரோகிணி விண்மீன் கூடிய நல்வேளேயில் துவிதிய ஆசாரியராக ஆசாரியாப்பே ஒம் செய்து சிவப்பிரகாச தேசிகர் எனத் தீட்சா நாமம் வழங்கியருளினர்கள். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சிவப்பிரகர்ச தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்கள் சின்னப் பட்டத்தில் எழுந்தருளியிருந்து குருமகா சந்திதானம் அவர்கள் திருவுளப் பாங்கிற்கிணங்க ஆதீன கிருவர்கக் காரி பங்களேக் கவனிக்கும் பொறுப் பாங்கிற்கிணங்க ஆதீன கிருவர்கக் காரி பங்களேக் கவனிக்கும் பொறுப் பினேயும் ஏற்றுச் சிறந்து விளங்குவார்களானர்கள்.

இவர்களது அருளாட்சிக்காலத்தில் ''மெய்கண்டார்'' எனும் ஆதீனத்திங்கள் இதழ் வெளியீடு தொடங்கப்பெற்றது. இவ் வெளியீட்டு விழா திருவிடை மருதூர் ஸ்ரீ மகாலிங்கப்பெருமான் திருக்கோயிலில் 12–12–1982 ல் உபய மகாசர்நிதானங்கள் திருமுன்னர் மிகச்சிறப்பாக நடைபெற்றது.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக பரமாசாரியர் அவர்கள் துந்துபி யாண்டு பங்குனித்திங்கள் 24 ம் நாள் (7-4-1983) வியாழக்கிழமை திருவோண நட்சத்திரத்தில் சிவபரிபூரண மெய்தினர்கள்.

### இருபத்துமுன்ருவது குருமகாசந்நிதானம்

### ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சீவப்பிரகாச தேசீக பரமாசாரிய சுவாமிகள்

செந்தமிழ்ப் பாண்டி வளநாட்டில் தண்பொருநைக் கரையில் ஆதீன குலதெய்வமாக விளங்கும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் திருவவதாரஞ் செய்தருளிய விக்கிரமசிங்கபுரம் எனுந் திருத்தலத்தில் பரம்பரைச் சைவவேளாளர் மரபில் உயர்குண நல்லொழுக்கங்களிற் சிறந்த திரு. கோமதிநாயகம் பின்ளே திருமதி கோமதி அம்மாள் எனும் பெற்ருர்க்கு விரோதி ஆண்டு ஐப்பசித்திங்கள் 29-ம் நாள் சோமவாரம் பூர நட்சத்திரத்தில் (15-11-1949) இரண்டாவது திருக்குமாரராகத் தோன்றியவர்கள் சிவசுப்பிரமணியம் அவர்கள்.

இவர்கள் இளமையிலேயே நற்குண நற்செயல்களாற் சிறந்து பள்ளியிறுதி வகுப்புவரை பயின்று தேர்ச்சியுற்றுக் கூட்டுறவுப் பயிற்சித் தேர்விலும் தேர்வுபெற்ருர்கள். பின்னர் மதுரைகோட்ஸ் கம்பெனியின் கூட்டுறவுப் பண்டகசாஃயில் சில ஆண்டுகள் பணியாற்றினுர்கள்.

குடும்பச் குழலில் இவர்களது இளமைக்கால வாழ்க்கை அமைந் இருந்தபேர்திலும் இவர்கள் உள்ளம் இறைவழிபாட்டிலும் உலகியலில் பற்றுதலின்றித் துறவிகள்பால் அன்புபூண்டொழுகுதலிலுமே பெரிதும் ஈர்க்கப்பட்டது. பாபநாசம் ஸ்ரீ வேலாயுத்சுவர்மி மடத்திலிருந்த ஸ்ரீழத் வித்தியானந்தர் என்னும் அடியாரொடு இவர்கள் நெருங்கிப்பழகினர்கள். அவ்வடியவர்களிடம் திருமுறைக்கருத்துகளேயும் ஞானசாத்திர நூற் கருத்துகளேயும் கேட்டுச் சிந்திக்கும் நல்வாய்ப்பும் இவர்கட்கு அமைந்தது. இதனுல் இயல்பாகவே இவர்களிடம் அமைந்திருந்த துறவு எண்ணம் பெரி தாயிற்று முன்னேப் பிறவிகளிற் செய்த நல்வினேப் பயகை இவர்களுக்குத் திருவாவடு தறை சென்று ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்திகளேயும் ஸ்ரீ–ல் ஸ்ரீ குருமகர் சந்ரி தானம் அவர்களேயும் தரிசித்து ஆதீனத்து ஆடியவர்களுள் ஒருவராகிப் பணிசெய்யவேண்டு மென்ற ஆர்வமும் பெருகியது.

画道 திருவருளும் குருவ நளும் வாய்க்கவே இவர்கள் சிவதல யாத்திரையாகப் புறப்பட்டுப் பலதலங்களேயுக் தரிசித்துக் சிதம்பரத்தையடைந்து ஸ்ரீ ஆனந்த நடாசப்பெருமான வழிபட்டுத் திருவாவடுதுறையை அடைந்தார்கள். திருக்கோயிலில் ஸ்ரீ ஒப்பிலாமுஃ யம்மையுட இைய ஸ்ரீ மர்சிலர்மணிப் பெருமானயும் திருமடர்லயத்தை யடைக்து ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகளேயும் வழிபட்டுத் திருவெர்டுக்கத்தில் ஞர்னபீடத்தில் எழுந்தருளி விளங்கிய 22-வது குருமகர்சந்நிதானம் ஸ்ரீலஸ்ரீ அம்பல வாண தேசிகமூர்த் கெனத் தரிசித்து வணங்கி லூர்கள். சந்நிதானத்திடம் தமது உள்ளக்கருத்தின வேண்டி விண்ணப்பித்து கின்ருர்கள் ஞான தேடிகருடைய திருக்கடைக்கண்டேணுக்கம் இவர்கள் ்பால் விழுந்தது. இவர்களே மடத்திலிருக்கச்செய்து இவர்களது செம்மை ்யான பண்பு நலன் களக்கண்டு மகிற்க்து ஆதன சம்பிரதாயப்படி முறையாக யர்த்திரை கர்ஷாயமும் (24-9-1979) மந்திரகாஷாயமும் (21-2-1980) அளித்துச் சுப்பிரமணியத்தம்பிரான் என்ற தீட்சா நாமமும் வழங்கியருளி ஞர்கள். மந்திரகர்ஷாயம் பெற்றது முதல் இவர்கள் மடத்தில் பெரிய பூசையை யரவரும் வியந்து போற்றும் வண்ணம் சிறப்புறச்செய்து வந்தார்கள்.

இவர்களது அதிபக்குவ நில்யை யுணர்ந்த குருமாசங்நிதர் எம் அவர்கள் இவர்கள் பட்டத்திற்குத் தக்கவர்களே என எண்ணி மனநிறைவு டையவராயினர்கள். ரௌத்திரியாண்டு ஆடித்திங்கள் 22-ம் நாள் (6—8—1980) ரோகிணி விண்மீன் கூடிய நல்லவேளேயில் ஸ்ரீமத் பெரிய பூசை சுப்பிரமணியத்தம்பிரான் அவர்களேத் துவிதீய ஆசாரியராக ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குரும்கா சந்நிதானம் அவர்கள் ஆசாரியாபிடேகம் செய்து சிவப்பிரகாச தேசிகர் எனத்தீட்சர் நாமம் வழங்கியருளி மகிழ்ந்தார்கள்.

ஸ்ரீ ல-ஸ்ரீ அம்பலவான தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் 7–4–1983 தருவாரத்தில் சிவப்ரிபூரணமுறவே இவர்கள் தம்முடைய ஞாசையியர் பத்து காட் குருபூசையும் மாகேசுவரபூசையும் சிறப்பாகச் செய்து ஞான பீடத்தில் எழுத்தருளிரைகள்

இவர்கள் அன்பு கிறைந்த உள்ளமுடையவர்கள். ஆதீனமரபுகள் சம்பிரதாய்ங்கள் சிறிதும் மாருதபடி பாதுகாத்து வருகின்றுர்கள். ஆதீனத் திற்குச் சோத்தமான திருக்கோயில்களில் கித்திய கைமித்திய பூசைகள் முறையாக நடைபெறுதலேயும் ஆதீன கிருவாகத்திலுள்ள கல்வி கிலயங்கள் முதலியன செய்மைபெற இயங்குதலேயும் கவனித்து நேறிப்படுத்துதலில் சிறந்த கருத்துடையவர்களாக விளங்குகிறுர்கள். ஆதீனப்பணிகளே கிறை வேற்றி வருபவர்களின் சரத்திற்கும் உழைப்பிற்கும் ஏற்ப ஊதியங்களேயும் உதவிகளேயும் கால இயல்பறிந்து வழங்கிவருகின்றுர்கள். தகுதியையும் இறத்தையும் தெரிந்து தக்கவர்களே உரியபொறுப்புகளில் அமைத்துப் பணி கொள்வதால் ஆதீன அறப்பணிகள் வளர்ச்சியும் பொலிவும் பெற்றுத் திகழ்கின்றன.

தராகிட மாபாடியகர்த்தர் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானசுவாமிகள் இரு நாரும் ஆண்டு விழாவினத் திருகிடை மருதூர் ஸ்ரீ மகாலிங்கப்பேருமர்ன் திருக்கோயிலில் 1985-ம் ஆண்டு ஏப்ரக் 25,27,28 இ தி ளாகிய மூன்று நாட்கள் நடைபேற மி சச்சிறப்பான ஏற்பாடுகள் செய்கித்து விழாவினத் தொடங்கிலைத்து ஆசியுரை வழங்கியும் விழா மூன்று நடக்களும் எழுக் தருளியிருத்தும் சிறப்பித்தார்கள். இவ்விழாவில் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் அருளிச்செய்த நூல்களேப் பற்றிய ஆய்வு கிரிவுரைகள் தமிழ்ப் பேர்றிஞர்கள் பலரால் கிகழ்த்தப்பெற்றன. அவ்விரிவுரைகள் கட்டுரை வடிவில் தொகுக்கப்பெற்று மலராக வெளிவருவதற்தம் இவர்கள் கட்டனேயிட்டருளினர்கள்.

இவளிவரத் திருவுள்ளங்கொண்டுள்ளார்கள். திருமந்திரம், திருத்தொண்டர்

புராணம், சிவஞானபோதமாபாடியம் முதலிய நூல்கள் குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் அருளாசியுடன் வெளிவரவுள்ளன. 'மெய்கண்டார் ப் எனும் ஆதீனத் திங்கள் இதழ், சமய நூற்கருத்துக்களே யர்வரும் எளிதி னறிந்து பயன் கொள்ளும் வகையிலான கட்டுரைகளேத்தாங்கி வெளியிடப் பட்டுவருகிறது.

ஆதீன சமயப்பிரசாரகர்களால் சமயச் சொற்பொழிவுகள் நாட்டின் பலவிடங்களிலும் கிகழ்த்தப்படுகின்றன. சரசுவதி மகால் நூல்கிலயத்தில் பணிபுரியும் தமிழ், வடமொழி, ஆகம வித்துவான்களால் நூலாய்வும் ஆதீன நூற்பதிப்புப்பணிகளும் நடைபெறுகின்றன. திருவிடைமருதூர், திருவாணக்கா முதலிய இடங்களில் திங்கள் தோறும் இவர்கள் ஆணேவழி கிவஞான வேள்வி நடைபெற்றுவருகிறது. தோத்திர, சாத்திர, ஆகம நூலுண்மைகளே விளக்கும் சொற்பொழிவுகளும் சமயப்பயிற்கிகளும் இவ் வேள்வி கிகழ்ச்சிகளில் அமைந்து சிறந்த பயன் விளத்து வருகின்றன.

ஸ்ரீ ல ஸ்ரீ குருமகாசந்நிதானம் அவர்கள் சைவப் பேரன்பர்கள், ஆதீனப் பணியாளர்களுடன் ஆண்டுதோறும் காசித் தலத்திற்கு எழுந் தருளிக் கங்கையில் புனித நீராடியும் இருக்கேதாரம் நேபாளம் முதலிய வட நாட்டுத் தலங்கட்குச் சென்று வழிபாடாற்றியும் வருகிருர்கள்,

ஆதீனத்திற்குச் சொந்தமான திருக்கோயில் திருப்பணிகள் சிறப் பாகச் செய்விக்கப்பெறுகின்றன. திருகெல்வேலி மாவட்டம் பாவநாசத் தில் பொதிகை விநாயகர் திருக்கோயில் நூதனமாகக் கட்டப்பெற்று 16-4-1984-ல் திருக்குடமுழுக்கு நடத்திவைக்கப் பெற்றது. ஆதீனக்குரு முதல்வர் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் திருவவதாரஞ் செய்தருளிய மூவலூரில் அவர்கள் வாழ்ந்த வளாகத்தில் ஸ்ரீ அம்பலவாண விநாயகப் பெருமான் திருக்கோயில் புதிதாகக் கட்டப்பெற்று 27–3–1985-ல் திருக்குடமுழுக்கு வீழா திறப்பாக கடைபெற்றது. ஆதீனத்திற்குச் சொந்தமான கரகண்டம் ழு விசுவநாத சுவாமி இருக்கோயிலில் இருப்பணிகள் செய்வித்து 14-4-1985 அன்று திருக்குடமுழுக்கு கிகழ்க்தது. நரசுங்கன்பேட்டையில் ஆதீனத் திற்குச் சொந்தமாகவுள்ள ஸ்ரீ கஸ்தூரியம்மன் திருக்கோயிலில் திருப் பணிகள் செய்யப்பட்டு 21–8-1985 அன்று திருக்குடமுழுக்கு விழா நடை பெற்றது. ஆதீனத் திருமடர்லயத்திலுள்ள ஸ்ரீ ஞானமா நடராஜப் பெருமான் திருக்கோயில் விமானத் திருப்பணிகள் செய்விக்கப்பெற்று 19-6-1986லும் ஸ்ரீ தருமாளிகைத்தேவர் திருக்கோயில் 24-8-1986லும் இருக்குடமுழுக்கு விழாக்கள் சிறப்பாக கிகழ்வுற்றன.

சென்னேப் பல்கலேக்கழக சைவசித்தாந்தத் துறைக்கு இவர்கள் ரூபா ஐம்பதினைபரம் நன் கொடையாக வழங்கியுள்ளார்கள். ஆதினத் தலேமை மடம், ஆதினத் திருக்கோயில்கள், கட்ட கோகளிலிருந்து தமிழகத்தின் பல்வேறிடங்களிற் பயிலும் பல்தொழிற்கல்வி ரிலயம் மேனிலேப்பள்ளி, கல்லூரி, ஏழைந்கையானவர் முப்பதின்மர்க்கும் மேற்பட் டோர்க்குக் கல்விக்கட்டணம், புத்தகக்கிரயம், உணவுவிடுதிக் கட்டணங் கட்கு உதவிரிதி வழங்கப்படுகின்றன. திருவாவடுதுறையில் வசிக்கும் பள்ளி மாணவர் அனேவரது தனிக் கட்டணத்திற்கும் (Special fees) ரிதியுதவி செய்யப்படுகிறது.

இளஞ் சிருர்களின் நலவளர்ச்சிகருதி திருவாவடுதுறை திருவிடை மருதூர் திருப்பெருந்துறை சங்கரன்கோயில் எனுந்தலங்களில் மழஃயர் ஆங்கில போதழைறைப்பள்ளிகள் தொடங்கப் பெற்றுள்ளன. இப்பள்ளிச் சிருர்கட்கு நண்பகலுணவு இலவசமாக வழங்கப்படுகிறது. திருவாவடு துறையில் இலவசத் தட்டெழுத்துப்பயிற்சி, சுருக்கெழுத்துப்பயிற்சி ரிலயங்களும் மகளிர்க்கென இலவசத் தையற்பயிற்சி ரிலயமும் அமைக்கப் பெற்றுள்ளன. திருவிடைமருதூர் திருக்கோயிலிலும் தட்டெழுத்துப் பயிற்சி அளிக்கப்படுகிறது. பொதுமக்களின் நலவரழ்விற்கெனத் திருவாவடுதுறையில் இலவச ஆங்கில மருத்துவமனே இயங்கிவருகிறது. இத்தகைய அமைப்புகளால் பலரும் பயனடைந்து வருகிருர்கள். இவ்வண்ணம் இவர்கள் ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளியகாலம் முதல் கல்வி வளர்ச்சிக்கும் சித்தாந்த சைவ வளர்ச்சிக்கும் சமுதாய வளர்ச்சிக்கும் கால இயல்பிற்கேற்ப இவர்கள் பெருங் கருணேயுடன் புரிந்தருளும் பணிகள் பலப் பல.

ஆதீனப்பணிகள் மேலும் சிறப்புற்று உயரிய பயன் வினேக்க ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் திருவுள்ளத்தில் கொண்டருளும் எண்ணங்கள் யாவும் இனிது கிறைவெய்தவும் இவர்களது அருளாட்சி கீடுகிலவி கலம்பயக்கவும் ஸ்ரீ கமசிவாயமூர்த்திகள் திருவடிமலர்களேப் போற்றி வணங்குவோமாக.

்' ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் திருமரபு நீடு தழைக!''

் ஸ்ரீ-லை-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் திருவடி மலர்கள் வாழ்க ! ''

Brillie Chi water D was the report of all might be selected at the selection of the Brillians



# திருக்கயிலாய பரம்பரைத்

## தீருவாவடுதுறை ஆதீனத் தீருமடாலயத்தீன் அமைப்பும் சிறப்புச் செய்திகளும்

## ுள்பி எளிற்ற பகை இதி நாராயண்கள் இது நக்கும் குறி நாராயண்கள் பி., கி. A., . B. Ed., நாராயண்கள் பி., கி. A., . B. Ed., நாராயண்கள் பி., கி.

நூலகக் காப்பாளர் — சுவடிப்புலம், நூலகக் காப்பாளர் — சுவடிப்புலம், ஆதீனம் சரசுவதி மகால் நூல்நிலய ஆய்<mark>வு மையம்,</mark> திருவாவடுதுறை.

Bound Amerika engarit ruding hand game egilad utogisan

சைவத்தையும் தமிழையும் போற்றிப் பாதுகாத்து வருகின்ற இத் திருமடத்தின் தொன்மையையும் குருபீடத்தில் எழுந்தருளி வீற்றிருந்த அருளாளர்களின் அருளாட்சிச் சிறப்பீணயும் முற்பகுதியில் அறிந்தோம். இப்பகுதியில் மடாலயத்தினுள் விளங்கும் திருக்கோயில்கள், பூசை மடங்கள், கட்டிடப் பகுதிகள் மற்றும் சரித்திர முக்கியத்துவம் வாய்ந்த சிறப்புச் செய்திகளேக் காணலாம்.

I make note that the contract of the contract

### மடாலயத்தின் அமைப்பு :

இம்மடாலயம் கிழக்கு மேற்காக நீண்ட செவ்வக அமைப்பில் நிர்மாணிக்கப்பட்டுள்ளது. இதன் பரப்பளவு (நீளம் 907 அடி, அகலம் 272 அடி) 2, 46, 704 சதுர அடியாகும். தெற்கிலும், வடக்கிலும் இரு பிரதான வாயில்களேக் கொண்டது ஆகும். இன்றும் பழமை அமைப்பு மாருது புதுப்பொலிவோடு அமைந்து காணப்படுகிறது. இம்மடாலயத்தின் பெரும்பாலான கட்டிடப் பகுதிகள் அளேத்தும் இவ்வாதீன முனிபுங்கவர் களால் திருப்பணி செய்யப்பட்டனவாகும்.

## திருமடாலயத்தின் உட்பகுதி :

திருமடாலய வளாகத்தின் உட்பகுயில் பன் னிருகை வீலாசம், கந்த விலாசம், வேணுவனலிங்க விலாசம், சுந்தர விலாசம், மெய்கண்ட விலாசம், ஸ்ரீ நமுசிவாயமூர்த்திகள் திருக்கோயில், ஸ்ரீ திருமாளிகைத்தேவர் திருக் கோயில், ஸ்ரீ சிவப்பிரகாச விநாயகர் திருக்கோயில் பெரிய பூசை மடம், சின்ன பூசை மடம், ஒடுக்கம், வடக்குஒடுக்கம் (துவிதீய ஆசாரியர் எழுந்தருளியிருக்கும் இடம்) பந்திக்கட்டு, மடைப்பள்ளி, நெற்களஞ்சியம், உக்கிராணம், அலுவலகம், வரவேற்பாளர் அறை, முருகநாயனர் திருநந்தனவனம் (மேஃத்தோட்டம்), கிழைத்தோட்டம், பசுமடம், சரசுவதி மகால் நூல் நிலயம், சத்திரம், ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி அச்சகம், விருந்தினர் மாளிகை, ஆதீன நடுகிஃப்பள்ளி முதலியன அமைந்துள்ளன.

### இரும்டாலயத்தின் வெளிப்பகுதி :

திருமடத்தன் அருகல் ஸ்ரீ கோமுக்கிசுவரர் திருக்கோயிலும், திருக்குளமும் உள்ளன. தெற்கு வீதியில் ஆதீனத்திற்குச் சொந்தமான அலுவலர் களின் குடியீருப்புகள், ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி இலவச ஆங்கில போதனு முறை மழஃயர் பள்ளி, தெற்கு நுழை வாயிலின் எதிரில் பல்வேறுபட்ட ஊழியர்களின் அறைகள், மாட்டுக் கொட்டகை. வாகனங்கள் (கார்கள்) நிறுத்துமிடங்கள், பங்களா (சேக்கிழார் இல்லம்) திருவாவடுதுறை ஆதீன இலவச தட்டெமுத்துப்பயிற்சி நிலயம், இலவசச் சுருக்கெமுத்துப் பயிற்சி நிலயம், இலவச ஆங்கில மருத்துவ நிலயம் மற்றும் இதரக் கட்டிடப் பகுதிகளும் உள்ளன. திருமடத்தின் தேற்கு நுழை வாயிலின் எதிர்ப்புறம் 18–வது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகமூர்த்திகள் குருமூர்த்தமும் திருக்குளமும் அமைந் திருக்கின்றன. காவிரிக்குச் செல்லும் சாஃயின் மேற்புறமுள்ள சமாதி பெரிய தோப்பில் வடபகுதியில் மகா சந்நிதானங்கள் குருமூர்த்தங்களும், தென்பகுதியில் துவிதீய ஆசாரியர்கள் குருமூர்த்தங்களும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் திருக்கோயிலும் விளங்குகின்றன.

### பன்னிருகை விலாசம்:

திருமடாலயத்தின் தெற்கு முகப்பு நுழைவாயிற் பகுதியைப் பன்னிருகை வீலாசம்'' அல்லது ''ஆறமுக வீலாசம்'' என்பர். இதனேத் திருப்பணி செய்தவர்கள் ஸ்ரீமத் ஆறுமுகத்தம்பிரான் சுவாமிகள் ஆவார்கள் இவர்களது காலம் புலப்படவில்ஃ. இவர்களது திருவுருவம் வலது புறத் இண்ணேயின் முதல் தூணின் உச்சிப்பகுதியில் 3/4 அடி உயரத்தில் புடைப்புச் சிற்பமாக, ஆறுமுகத் தம்பிரான் எனப் பெயர் பொறிக்கப் பட்டுக் காணப்படுகிறது.

The area to The Te de total and

நுழைவாயிலின் உட்பகு தியில் உள்ள வழவழப்புத் (மொசைக்) தூணின் மேல்பகு தியில் ½ அடி உயரத்தில் புடைப்புச் சிற்பங்களாக மூன்று திருவுருவங்கள் காணப்படுகின்றன இவைகள் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த் திகள். மகா சுக்கிதானம், தம்பிரான் சுவாமி திருவுருவங்களாக இருக்கலாம் என்று சொல்கிருர்கள். இத்திருவுருவங்கள் வடக்கு கோக்கியனவாயுள்ளன. மற்றும் கிழக்கு நோக்கி கணபதி, மேற்கு கோக்கி முருகன் திருவுருவங்கள் முன்பக்கத் திண்ணத் தூண்களில் காணப்படுகின்றன.

### ்பன்னிருகை விலாச ஓவியங்கள் : ப் செரிமா பிருக் கோழுக்கும் புது நே

இப்பகுதியின் திண்ணேச்சுவரில் (மேற்கிலிருந்து கிழக்காக) தொன்று கொட்டு இருந்து வருகின்ற வண்ண ஒவியங்கள் மிகுந்த அழகுடையன, திருஞர்ன சம்பந்தர் இத்தலப் பெருமானே வேண்டிப் பொற்கிழி பெறுகின்ற காட்சியில் இலிங்கத் திருமேனியாக ஸ்ரீ மாசிலாமணிப் பெரு மானும், பூதம், பலிபீடம், பொற்கிழி, திருஞான சம்பந்தர், சிவபாதவிரு தயர் திருவுருவங்கள் காணப்படுகின்றன. சிவகணங்கள், விநாயகர், இடப் வாகனத்தில் சுவாமி அம்பாளும், வழிபாட்டு உபசாரப் பொருள்கள் தாங்கியவர்களும், தும்புரு, நாரதர், மயில் வாகனத்தில் முருகன் முதலான கடவுளர் திருவுருவங்களும் காணப்படுகின்றன. கிழக்குப் பகுதிச் சுவரில் காணப்படும் ஸ்ரீ மீடைச் சுந்தரேசு நர் திருமணக் கோலக்காட்சியில் வேதியராக அயன், சரசுவதி, திருமால், திருமகள், முதலியோர் திருமணக் கேர்லங்கண்டு வணங்கி நிற்றல் நம்மை மெய்சிலிர்க்கச் செய்கின்றது. நிலேவாயிலின் இருமருங்கிலும் உள்ள வாழை மரங்களில் வானரங்கள் கனியுண்பதாக அழைந்த ஓவியங்கள் சிறுவர்களே மகிழ்விக்கின்றன.

### கந்தவிலாசம் :

பன்னிருகை விலாசத்தின் அடுத்த பகுதியாக விளங்குவது கந்த விலாசமாகும். இதனே அமைத்தவர்கள் ஸ்ரீமத் கந்தசாமித் தம்பிரான் சுவாமிகள் ஆவர். இப்பகுதி தற்போது ஆதீனத்துத் தம்பிரான் சுவாமிகள் தங்கியிருக்குமிடமாகவும் ஆதீனத்துக் கிராம அலுவலகங்கள் செயல்படு கின்ற இடமாகவும் உள்ளது.

a Littling

Orcen During days

இந்தக் கந்தவிலாசப் பகுதியின் சுவர்களில் தஞ்சை மராட்டிய மன்னர்களான ஏகோஜி மகாராஜா (காலம் கி. பி. 1676–1684) அவரது பத்தினி தீபாம்பாபாய், மற்ருரு மராட்டிய மன்னரான சிவாஜி மகாராஜா (காலம் கி. பி. 1832–1858) அவரது பத்தினி காமாட்டுயம்பாபாய் என்போரது 10 அடி உயரத்தில் ஒட்டு வண்ணக்கலவையால் (பச்சிஃச்சாறு கொண்டு) வரையப்பட்ட ஓவியங்கள் காணப்படுகின்றன. மன்னர்கள் காலத்துச் சேவகர்களின் கம்பீரமானஓவியங்களும் இங்கு அமைந்துள்ளன. மராட்டிய மன்னர்கள் தங்களது ஆட்சிக் காலத்தில் ஸ்ரீ அம்பலவாணர் பூசைக்கும், மாகேசுவரபூசைக்கும் கிராமங்களேத் தானமாக ஆதீனத்திற்குக்கொடுத்துள்ளனர். இச்செய்தி அம்மன்னர் காலத்தில் கொடுக்கப்பட்ட ஆறு மராட்டிய தமிழ்ச் செப்பேடுகளால் அறிடப்படுகிறது

### வேணுவனலிங்க விலாசம் :

இப்பகுதி கொலு மண்டபம் என வழங்கப்படுகிறது. இம் மண்டபம் முழுவதும் உயர்தரத் தேக்கிலை மிகுந்த வேஃப்பாடு களுடன் அமைக்கப்பட்டுள்ளது. சேற்றார் சிவகிரி ஐமீன்தார் உபகரித்த மரங்களேக் கொண்டு இவ்வாதீன அடியவராக விளங்கிய ஸ்ரீமத் வேணுவனலிங்கத் தம்பிரான் சுவாமிகளால் 29–10–1877 ல் தேரள

கட்டிட முறையில் திருப்பணி செய்யப்பட்டது இக்கொலு மண்டபக் கட்டுமானச்செய்திகள் மண்டபத்தின் வடகிழக்கு வடமேற்கு மூஃகளில் உள்ள பலகைகளில் செதுக்கி வைக்கப்பட்டுள்ளன.

இம்மண்டபத்தில்தான் மகரத்தில்காள் ( தை-அசுவதி ) குருபூசைத் த ருநாளில் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானங்கள் கொலு வீற்றிருந்து சிவ சொருபக் காட்சி தந்தருள்வது வழக்கம். இக்கொலு மண்டபத்தைச் சுற்றிலும் சிவபெருமான் மதுரையம்பு தியில் சிகழ்த்திய திருவின யாடல்கள் ஓவியங்களாக 4 அடி உயரத்தில் திரைச்சீஃகளில் வரையப் பட்டுள்ளன. இவ்வோவியங்கள் 19-ப் நூற்ருண்டின் இறுதியில் வேரைந்தனவாகத் தெரியவருகிறது. பட்டுகள்கள் கூறைக்கும் அடிக்கு வகுகிய வருகிறது. Agaminging of their action and amoras Canadaminis

### சந்தர அல்லாசம்: மு, நிக்கரிய மிரும் ம

் வடக்கு நுழைவாயில் பகுதியினே இவ்வாதினத்துக்குச் சொந்த மான ஆவுடையார்கோவில் கட்டின விசாரணே ஸ்ரீமத் சுந்தரவிங்கத் தம்பிரான் சுவாமிகளால் (காலம் கி.பி 1880 – 1898) இருப்பணி செய்யப்பட்ட கு. : distribilità in dia

#### மெய்கண்டார் விலாசம்:

முருக நாயனர் இருந்தன வனத்தில் (மேஃத்தோட்டம்) மெய் கண்டார் விலாசம் அமைந்துள்ளது. இது இவ்வாதீனத்தின் 22 – வது ஞான பீடத்தில் எழுந்தருளி வீற்றிருந்த மகா சந்நிதானமாக ஸ்டூ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள் அநுளாட்சிக் காலத்தில் கட்டப் பெற்றது. மேலும் இவர்கள் காலத்தில் கும்பகோணம், மயிலாடுதுறை <mark>நெடுஞ்சாஃயில் திருவாவடுது</mark>றை வடபுறத்து எல்ஃயில் இவ்வாதீன நுழைவாயிலும் கட்டப்பெற்றது. மெய்கண்டார் விலாசம் இவர்களது அருளாட்சிக் காலத்திலிருந்து மகரத் த‰நாட் குருபூசை விழாக்காலங் களில் சமயச் சொற்பொழிவுகள் இசை நாடக நிகழ்ச்சிகள் முதலாயின நடைபெறும் இடமாக இருக்து வருகிறது. திருக்கனவனத்தின் கடுவில் அமைந்துள்ளமையால் மெய்கண்ட விலாசம் வசதியும் அழகிய தோற்றமும் கொண்டு திகழ்கின்றது. ானாகையும்கு இது க்கித்தாம் க்கியிரும் நாக்கிக்க க்கியிரும் படியிரும் மூ நம்சிவரயமூர்த்திகள் இவக்காருகி கிகுக்கள் நாகில நடிக்க கடித்தி

இவ்வாதீனத்தின் முதற்பெரும் ம்க இத் ர்முயாம செய்வ நீய இவர்கள் பஞ்சாக்கர தேசிகர் எனப் (பிரதம பரமாசாரியர்) ஆவர். ஸ்தாபிக்கப்பெற்ற இவ்வாதீனம் இவர்களால் போற்றப்படுகலால் பஞ்சாக்கர தேசிகராதினம் எனவும் வழங்கப்படுகின்றது. ஸ்ரீ நம்சிவாய மூர்த்திகள் இருக்கோயில், கர்ப்பக்கிருகம் அர்த்த மண்டபம் முதலியன அமைந்து திருக்கோயிலாக விளங்குகிறது. கிழக்கு முகமாக புன்முறுவல் பூத்த திருமுகத்துடன் வலது திருப்பாதத்தை ஒரு தாமரை மலர் தாங்குமாறு கழே தொங்கவிட்டும், இடது கால மடக்கியும் இடது ்கரக்தினில் சிவஞான போதத்தினத் தாங்கியும் வலது கரத்தில் சின்

முத்திரையோடு ஜபமால் கொண்டும் அருள்பொழியும் திருக்கண் களோடு திருநீறு, சிரோவடம், சுந்தர வேடம். கண்டிகை, கொத்துத் தாழ்வடம் அணிந்து ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகள் தெய்வத் திருவுருவம் எழுந்தருளி வீற்றிருப்பதை நாம் காண்கிரேம்.

வற்ருக் கருணேத் திருநோக்கும் நின்முக மண்டலமும் சற்றே முகிழ்த்த குறுமூ ரலுந்தட மார்பழகும் பொற்ருளுஞ் சின்முத் திரையுநெஞ் குடுபொறித்து வைப்பாய் செற்ருர் புரஞ்செற்ற தேவேபஞ் சாக்கர தேசிகனே. – ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானசுவாமிகள்.

இத்திருக்கந்நிதியில் காஃயிலும். இரவிலும் பூசைகள் நிகழ்கின்றன. காஃயில் மூலத்தானமூர்த்திக்கு அபிடேகஅலந்காரம், நைவேத்திய சோட்ச உபசார தீபாராதண்களும், இரவில் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் திருமுன்ன ருள்ள ஸ்ரீ சித்தர் சிவப்பிரகாசர் திருவடிகளுக்குப் பாவருபிடேகமும் தீபாராதணயும் திருமுறைஓதல், மங்கள வாத்திய முழக்கங்ளுடன் நிகழ்கின்றன.

காஃயில் ஸ்ரீ நமச்சிவாய மூர்த்திக்கு நடைபெறும் பூசையில் ஆகீன் ஒதுவாமூர்த்திகள் ஸ்ரீ முத்தி பஞ்சாக்கர மாஃ விண்ணப்பிக்க மகாசந்ரி தானம் அவர்கள் மகாமண்டபத்தில் நமஸ்கரித்தலும் இரகில் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிகர் மாஃப் பாடல்கள் பத்தும் பஞ்சாக்கர தேசிகர் அந்தர்திப் பாடல் ஒன்றும் விண்ணப்பிக்க, சந்நிதியில் ஆதீன முனிபுங்கவராகச் சிறந்து விளங்கிய ஸ்ரீகச்சியப்பமுனிவரால் பிரத்தியேகமாக அமைக்கப் பெற்றுள்ள இடத்தில் (கருமைரிறக்கல்) நமஸ்கரிப்பதும் வழக்கம். இரவில் ஸ்ரீ நமச்சிவர்யமூர்த்திகள் பூசையீனத் தம்பிரான் சுவாமிகள் செய்தலும் ஸ்ரீல்ஸ்ரீ குருமகாசந்நிதானம் அவர்கள் தமது ஆன்மார்த்த பூசையீன முடித்துக்கொண்டு குருதிருவடிகளேத் தெரிசித்தலும் வழக்கம்.

பூசா காலங்களில் கலந்து கொண்டு வழிபடும் அன்பர்களுக்கு ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ குருமகாசந்நிதானம் அவர்கள் திருநீற்றுப் பீரசாதம் வழங்கியரு ளுவார்கள். நாள்தோறும் இத்திருச்சந்நிதியில் காலே – மாலே நேரங்களில் திருமுறைப் பாராயணம் நிகழ்கின்றது.

no minio a dimensionali private

### கொடி மரம்:

இச்சந்நிதியின் நேரே மூன்றரை அடி உயரமுள்ள கருங்கற் பீடத் தின் மீது 31½ அடி உயரமுள்ள செம்பினுல் வேயப்பெற்ற ஏக கலசத் துடன் அமைந்த கொடி மரம் (துவஐஸ்தம்பம்) உள்ளது. இக்கொடிமரம் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் சுந்நிதியிலிருந்த 175 அடி தொணிவில் கிழக்கில் அமைந்துள்ளது. குருபூசை முதல் திருநாளன்று அன்னக்கொடி ஏற்றி வைக்கப்படும். குருபூசைத் திருநாட்காலங்களில் அந்தணர்கள் சாதுக்கள், மாத்திரீகர்கள், குழந்தைகள் வறியவர்கள், அங்கஹீனமுற்றவர்கள் முத லாஞேர் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளே வழிபட்டுத் திருநீற்றுப் பிரசாதம் பெற்றும் அமுதுண்டும் மகிழ்வர். குருபூசை விழர் 10 நாட்களிலும் சமயச் சொற்போழிவுகளும் இன்னிசை அரங்கு முதலிய கஃல நிகழ்ச்சிகளும் சிறப்பாக நடைபெறும்.

### திருக்கோயில் அமைப்பு :

ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் திருக்கோயில் சிவாகம முறைப்படி முழுவதும் கருங்கல் திருப்பணியாக அமைந்து விளங்குகிறது. இத்திருக் கோயிலின் விமானம் ஏகதள விமானமாகவும் விமானத்தைச் சூழ எட்டு நந்திகளும், விமானத்தின் நாற்புறங்களினிலும் ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகளின் திருவுருவங்களும் முனிபுங்கவர்களின் திருவுருவங்களும் சுதை வடிவில் காணப்படுகின்றன. விமானத்தின் ஸ்தூபியாக 3 அடி உயரமுள்ள செப்புக் கலசம் உள்ளது

இத்திருக்கோயிலின் அர்த்த மண்டபமும், மகா மண்டபமும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளின் முதல் மாணுக்கராக கிளங்கிய ஸ்ரீ கவி ராட்சஸ கச்சியப்ப முனிவரால் திருப்பணி செய்விக்கப்பெற்றன. தாம் இயற்றிய விராயக புராணத்தைச் சென்னேயிலே அரங்கேற்றிய காலத்தில் தடிக்குப் பாதகாணிக்கையாகக் கிடைத்த இரண்டாயிரம் வராகணேக் கொண்டு முனிவர் இத்திருப்பணியைச் செய்வித்தார்கள். இவர்கள் திரு வுருவம் இக்கோயில் மகா மண்டபத்தின் தென்புறக் சுவரின் மேற்பாகத் தில் குடைவரைச் சிற்பமாகக் காட்சி தருகிறது

## மகா மண்டபட்:

மகாமண்டபத்துள் உள் தூண்கள் நான்கில் மகா சந்நிதானங்களின் திருவுருவங்களும். இடது பாகத்தில் தனியாக மற்ருரு சந்நிதானத்தின் திருவுருவமும் விளங்குகின்றன. இத்திருக்கோயிலின் கட்டுமான முறை திருவெண்ணெய் நல்லூரில் கோயில் கொண்டு விளங்கும் ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர் திருக்கோயிலே ஒத்ததாகவே உள்ளது. மகா மண்டப நுழை வாயில் பகுதியின் முன் மரத்தினல் கோபுரம் அமைக்கப்பட்டு சிற்பங் களுடன் ஏழு கலசங்களும் கந்தர்வர்களும் யாளி நரும் காணப்படு கின்றன. கீழே இருமருங்கிலும் மரத்திலைனை 9 அடி உயர முள்ள துவார பாலகர் உருவங்கள் உள்ளன. திருந்தி தேவர் உபதேசக் காட்சி அமைந்த வரைபடங்களும் உள்ளன.

## ்டிர் ந்துந்து இருந்தன்: இது நாகு நாகு நிறி இடுக்கிறிக்கிற முதா மண்டிய ஓரியங்கள்: இது நாகு நாகு நாக நாக நாக நாகிறி

மகா மண்டபத்தென்புறச் சுற்றுச் சுவரில் மார்க்கண்டேயர் வரலாற்றுச் சித்திரம் காணப்படுகிறது. இதில் மிருகண்டுமுனிவர். மருத்துவதி, எருமை வாகனத்தில் ஏமன், ஏட்டுடன் கூடிய சித்திர குப்தன், யமதூதர், திரிகுலத்தால்யமனே சம்ஹாரம் செய்யும் சிவ பெருமான், கூப்பிய கரங்களுடன் பிரமன், சரசுவதி விஷ்ணு. திருமகள், நாரதர், உருவங்கள் காணப்படுகின்றன.

Home Pala Control in Interest Roun hu

#### கோஷ்டம் :

ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்திகளின் கர்ப்பக்கிருக கோஷ்டமானது மிக நுண்ணிய வேஃப்பாடுகளுடன் அமைந்த கற்றளியாக நீராழிசூழக் கணேப் படுகிறது, சிவபெருமானின் கரணபேதங்களும் தாருக வன நிகழ்ச்சிகளும் மயில், பசு முதலான உயிரினங்கள் சிவலிங்கத்தைப் பூசிப்பதுமாகிய செற்பங்கள் மிக நுண்ணிய வேஃப்பாடுகளுடன் காணப்படுகின்றன. கோஷ்டத் இனச் சுற்றியுள்ள கொடுங்கை களின் அதற்கு, மேற்கு, வடக்குச் சுற்றுச் சுவர்களின் மேற்பகு நிகளில் திருக்கயிலாய பரம்பரை விளக்கமாக ஸ்ரீ கண்ட பரமசிவன், திருகந்தி தேவர், சனற்குமாரர், சத்தியஞான தரிசினிகள், பரஞ்சோதி முனிவர், மெய்கண்டதேவர், அருணந்தி தேவர், மறைஞான சம்பந்தர். உமாபதி சிவம், அருணமச்சிவாயர், சித்தர் சிவப் பிரகரசர், ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகள் மற்றும் இம்மரபில் விளங்கிய இவ்வர தீனக் குருமகா சந்நிதானங்களின் திருவுருவங்கள் 2 அடி உயரமுள்ள மஞ்சள் கலந்த வண்ணப் பொடிகளால் வரையப்பெற்ற நீர்வண்ண ஓவியுங் களாகக் காட்சி தருகின்றன. ஓவியங்களில் மதா சங்கிதானங்களின் அருள் திருமுகப் பொலிவு நன்ருக அமைந்து காணப்படுகிறது. இத்திருவுருவப் படங்கள் இம்மலரில் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன.

TO A STATE OF THE SECTION AS A STATE OF THE

### முகமண்டபும் : நடிக்க விருக்கு நடிக்க நடிக்க குறையில் மிலிக்கு அடிக்கும்

மகாமண்டபத்தை அடுத்து இச்சந்நிதியில் அமைந்துள்ள முகமண்ட பத் தூண்களெல்லாம் நீண்ட செவ் வக சோழர் பாணிக் கட்டிட முறையில் அமைக்கப்பட்டுள்ளன. இம்மண்டபத்தின் விதானத்தில் பன்னிரண்டு இரா சிகள் வண்ணங்கள் தீட்டப்பட்ட புடைப்புச் சிற்பங்களாக உள்ளன. மேலும், சதாசிவத்திருவுருவமும் அறுபத்துமுன்று நாயன்மார்களின் இருவு ருவங்களும் வரையப்பெற்றுள்ளன. இம்மண்டபத்தின் வடக்குப்பக்கச் சுவரில் (திருமாளிகைத்தேவர் கருப்பக்கிருகத் தென்புறச் சுவர்) கணபதி, மாடத்தில் கல்லால மரத்தின்கீழ் தட்சிணமூர்த்தி, முருகன், சண்டிகேசுவரர் சமயாசாரியர்களான நால்வர் ஓவியங்களும். அதீனயடுத்த பகுதியில் வியாக் திரபாதர், பதஞ்சலி முனிவர்கள் வணங்க ஸ்ரீ ஆனந்த நடராசப்பெருமான் சிவகாமசுந்தரி ஒவியங்களும் இதன் கேழ்ப்பகு நியில் இரு மகளும். திருமாலும் கு ஃமகளும், நான்முகனும். கண்ணனும் அதனேயடுந்து 21 –வது குருமதா சந்நிதானம் அவர்கள் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளத் தரிசிக்கின்ற ஓவியப் படமும் காணப்படுகின்றன. இம்மண்டபத்தில் மகா சக்கிதானம் அவர்கள் பூஜா காலங்களில் நமஸ்கரிக்க ஸ்ரீ கவிராட்சஸ கச்சியப்ப முனி வரால் பிரத்தியேகமாக அமைக்கப்பட்ட கருமை நிறக்கருங்கல் ஒன்று காணப்படுகிறது. இம்மண்டபத்தின் மற்றைய விதானப்பகுதிகளில் பத்ம தளங்கள் வரையப்பெற்றுள்ளன. அவர்கள் கூறு முன்றி

### திருமாளிகைத்தேவர் :

திருமாளிகைத்தேவர் 9-ம் திருமுறையினே அருளிய ஒன்பதின்மருள் ஒருவர். (காலம் கி.பி. 10 – ம் நூற்ருண்டு) இவர்களது திருக்கோயில் ஸ்ரீ நம்சிவாய் மூர்த்திகள் திருக்கோயிலின் இடது பாகத்தில் அமைந்துள்ளது கருப்பக்கிருகத்தில் சதுர்ப்புஜத்துடனும் கீழ்க்கரங்கள் வரத அபய கரங்களா கவும் மேற்கரங்கள் தாமரை மலர்களே ஏந்தியனவாகவும் இடது பாதத்தை மடக்கியும், வலது பாதத்தைத்தொங்கவிட்டுக் கொண்டும் உருத்திராக்கம் விபூதி அணிந்து கிழக்கு முகமாக அருள் பாலிக்கின்ருர். திருமாளிகைத் தேவர் கருப்பக்கிருகத்தின் திருச்சந்நிதியில் போகரது திருவடிகள் (வடக்கு ரோக்கி) 16 இதழ்க் கமலத்தின் மேல் அமைந்துள்ளது. அர்த்த மண்டபத் தன் இருமருங்கிலும் இரண்டு விநாயகர் கிழக்கு முகமாகக் காட்சி தருகின் றனர். திருமாளிகைத்தேவர் சிவயோக சித்தியால் பல அற்புதச் செயல்களேச் செய்து வசித்தமையாலும் இத்தலம் சித்தவனம் எனப்போற்றப்படுகிறது. திருமாளிகைத்தேவர் மூலத்தான மூர்த்திக்குத் தற்போது ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளிவிளங்கும் 23-வது குருமகாசந்நிதானம் அவர்களால் வெள்ளிக்கவ அணிவிக்கப்பெறு கிறது. சம் நூதனமாகச் செய்யப்பெற்று விமானம்) கோயிலில் திருப்பணிகள் (கருப்பக்கிருகம் அர்த்தமண்டபம் செய்யப்பட்டு 24\_8\_86 அன்று ஜீரணேத்தாரண அஷ்டபந்தன மகா கும்பாபீஷேகம் மிகச் சிறப்பான முறைபில் செய்விக்கப்பெற்றது. இவர் களது திருவுருவ அமைப்பிணயும் அருஞ்செயல்களேயும் ஸ்ரீ கவிராட்சஸ து தக்கிருர். அவை தமது பாடல்களில் போற்றித் கச்சியப்பமுனிவர் திருமாளி கைத்தேவரின் வரையப்பெற்றுள்ளன. இத்திருச்சந்நிதியில் ஏகதினஉற்சவம் மகரத்த‰நாள் குருபூசை விழாத்தொடக்க முதல் நாள் <mark>சுறப்பாகக் கொண்டாடப்பட்டு</mark> வருகிறது.

### பெரிய பூசை :

இம்மடாலயத்தில் நாள்தோறும் மகா சந்நிதானங்கள் பூசை செய்து வழிபாடாற்றுமிடம் பெரிய பூசை (சபாபதி பூசை) எனப்படும். இப்பதுதி ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்திகள் திருக்கோயிலின் வடமேற்கில் தெற்கு நோக்கியமைந்த சந்நிதியாகும். புறச்சந்தாஞச்சாரியராகிய ஸ்ரீ உமாபதி சிவாச்சாரியரால் பூசிக்கப்பெற்று வழிவழியாக வழிபடப்பெற்று வந்த ஸ்ரீ நைக்கியமைந்த திக்கப்பெற்று வழிவழியாக வழிபடப்பெற்று வந்த ஸ்ரீ நைக்கிகாயிலில் ஸ்ரீ நைக்கிகாயிலில் ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்திகளின் குழந்தைப் பருவத்தில் பெருமான் பூசிக்க எனத் தந்தருளிய ஸ்ரீ வைத்தியநாகப்பெருமான் முதலான மூர்த்திகளே வெள்ளித் தேரினுள் எழுந்தருளச் செய்து அபி மேதலான மூர்த்திகளே வெள்ளித் நோன்தோறும் மகா சந்நிதானங்கள் வழிபாடு செய்வார்கள்.

பெரியபூசையின் போது திருமுறைகள் விண்ணப்பித்தல் மங்கள வாத்தியங்கள் திருச்சின்னம் மணிகள் சேமங்கலம் முதலியனமுழங்கு தல்களே, கேட்கும் அன்பர்கள் திருக்கயில்யில் பெருமானே வழிபடுகின்ற உணர்வு பெற்று இன்புறுவர். பூசையின் நிறைவில் வழிபடும் அன்பர்கட்கு மகர



ஆதீனத் திருமடாலயத்தில் கோயில் கொண்டு திகமும் திருமானிகைத்தேவர் ( உற்சவமூர்த்தி )



ஆதீனப் பெரியபூசை மடாலயத்தில் ஸ்ரீ ஞானமா கடராஜப்பெருமான், ஸ்ரீ வைத்தியநாதர் முதலாய மூர்த்திகள் எழுந்தருளி விளங்கும் வெள்ளரித் திருத்தேரி

சங்கிதானம் அவர்கள் திருநீற்றுப்பிரசாதம் வழங்கியருளுவார்கள். பூசைகள் அனேத்தும் வாதுளாகம் முறைப்படி நிகழ்கின்றன. இப்பூசைமடத்தின் கிமானமானது மூன்றுசெப்புக்கலசத்தினத்தாங்கித் தில்லேயில் அமைந்துள்ள கிமானம் போல விளங்குகின்றது. இப்பூசை மடத்தின் விமானம் அர்த்த மண்டபம் முதலான பகு நிகள் திருப்பணிகள் செய்யப்பட்டுத் தற்போது ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளி வீற்றிருக்கின்ற ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுருமகா சந்நிதானம் அவர்களின் அருளாணபின் வண்ணம் 19 6-1986 அன்று மகாகுப் பாபீஷேகம் மிகச் சிறப்பாக நடைபெற்றது என்பதனேச் சைவ நல்லுலகம் நன்கு அறியும். இத்திருச்சந்நிதியின் நுழைவாயில் இருமருங்கிலும் வியாக்கிரபாதர் பதஞ்சலிமுனிவர்கள் கூப்பியகரங்களுடன் புடைப் புச் சிற்பங்களாகக் காணப்படுகின்றனர். இவர்களின் இருமருங்கிலும் இருமருங்கிலும்

#### வலது பக்க மாடம் :

பெரிய பூசைத் (சபாபதி பூசை) திருமடத்தின் வாசல் மேற்புறத்தில் உள்ள மாடத்தில் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானசுவாமிகளின் திருவுருவம் மஞ்சள் நிற்றுவியமாக வரையப்பட்டுள்ளது. ஓவியத்தில், சுவாமிகளின் திருவுருவம் வலது கையில் ஐபமாஃயும், இடது கையில் சிவஞானபோதமும், சிரசு, புஐங்களில் உருத்திராக்கங்களும் ஆதீனச் சம்பிரதாயக் கட்டில் ஆடை புணவும் நின்ற கோலத்தில் சாந்த முகத்துடன் காணப்படுகின்றது. (இத்திரு வுருவம் இம்மலரில் இடம்பெற்றுள்ளதைக் காணலாம்.)

The Europe Brazin Pall (Can

### ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளின் திருவுருவம் வரையப்பட்டுள்ள மாடத்தின் பக்கச் சுவர்களில் எழுதப்பட்டுள்ள வாசகம் :

வ.... சிவமயம். திருக்கயிலாய பரம்பரை ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷ்ர தேசிக சுவாமிகள் திரு வருட்செல்வத்தையும் அத்திரு வருட்செல்வத்தை விளக்கும் சிவஞானபாஷ்யம் விளக்கிய கல்விப்பெருஞ்செல்வத்தையும் ஸ்தாபித்தருளி ஆதீனக் குலதெய்வமாகி விளங்கும் ஸ்ரீ சிவஞானயோகிகள் என்னும் திராவிட மகாபாஷ்யகர்ரர் திருவுருவம்.

### இடது பக்க மாடம் :

ஐடாமுடியுடன் ஓர் முனிபுங்கவரது திருவுருவம் காணப்படு கின்றது. ஸ்ரீ கவிராட்சஸ கச்சியப்பமுனிவரின் திருவுருவமோ என எண்ண வேண்டியுள்ளது. திருவுருவமும், பக்கங்களில் எழுதப்பட்ட வாசகமும் தெளிவாக விளங்கிக் கொள்ள முடியர்தபடியுள்ளன. இவ்விரு மாடங்களில் உள்ள ஓவியங்கள் சமீபத்தில் திருப்பணி செய்தபொழுது முற்றிலும் மறைந்து விட்டன. பெரிய பூசைமடத்தின் சந்ரிதி சலவைக் கற்கள் பதிக் கப்பெற்று அழகிய கோற்றத்துடன் விளங்கு கிறது. இப்பூசை மடத்தின் மகா மண்டபத்தைச் சுற்றிலும் கணபதி, முருகன் முதலிய பல திருவுருவங்கள் 1954-ல் வரையப்பெற்றுக் கண்ணுடிச் சட்டம் போடப்பட்டு மாட்டப்பட்டுள்ளன. இவ்வரிய ஓவியங்களே இவ்வாதீன வெளியீடுகளான கணபதி, முருகன் புத்தகங்களில் காணலாம்.

### சின்ன யூசை ம்பம்: அம்கில் வல் கேருகரியில் மிற்று பில்க கிற்கு விருகைக்க

திருமாளிகைத்தேவர் திருக்கோயிலின் இடது பக்கத்திலே தெற்கு நோக்கி விளங்கும் திருச்சந்நிதி சின்ன பூசை மடம் எனப்படும். இங்கும் பெரிய பூசைத் திருமடத்தில் எழுந்தருளி கிளங்குவது போல சிவகாமசுந்தரி சமேத ஸ்ரீ ஞானமா நடராசப் பெருமான் (சிறிய உருவம்) கணபதி முருகன், முதலான மூர்த்திகள் விளங்குகின்றனர். இம்மூர்த்திகளேத் துவிதீய ஆசாரியர்கள் அல்லது தம்பிரான் சுவாமிகள் காஃ, இரவு இருகாலங்களிலும் பூசைகள் செய்வர். இப்பூசை மடத்தின் அர்த்த மண்டபம் 16 குல்ம நடபமாக உள்ளது. இத்தூண்கள்பதிறைய பேறுகளே குறிப்பனபோலும். நான்கு தூண்களில் குருமகா சந்நிதானங்களின் கிருவருவங்கள், இரு துவிதிய ஆசாரியர்களின் திருவருவங்கள் இரண்ட டி உயாக்கில் கூப்பிய கரங்களுடன் நின்ற வண்ணமாய்க் காட்சி தரு கருப்பக்கிருகிலேயின் இருமருங்கிலும் இரு முனிவர்கள் கின்றன. கோஷ்டப் பகுதியில் நான்கு முனிபுங்கவர்களின் திருவுருவங்கள் அரையடி உயரத்தில் புடைப்புச் சிற்பங்களாகக் காணப்படுகின்றன. மேலும் அம்பீகை மயில் வடிவொடு சிவலிங்கத்தைப் பூசை செய்தலும் சில வடி வில் காணப்படுகிறது. இப்பூசை மடத்தின் அர்த்த மண்டப முன்பகு தியில் இன்றும் கால், மால் இருவேளேகளிலும் ஆதீனத் தம்பிரான் சுவாமி களும் வித்துவான்களும் தோத்திர, சாத்திர புராண நூல்கின ஆராய்தலும். சம்பாஷித்தலும் நிகழ்ந்து வருகிறது. இச்சின்ன பூசைத் திருமடத்தின் <mark>விமானம் மூன்று செப்புக் கலச</mark>த்திணத் தாங்கிப் பெரிய பூசைத் திருமடத் தன் விமானம் போலவே காணப்படுகிறது அண்மையில் திருப்பணிகள் செய்யப்படவும் குடமுழுக்கு கிகழவும் உள்ளது.

### ஒடுக்கம் :

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் சிவபூசைகளேயும் பாத்திரைகளேயும் மேற்கொள்ளுங் காலங்கள் போக மற்றைய நேரங்களில் எழுந்தருளியிருக்கும் இடம் ஒடுக்கமாகும். இங்குள்ள ஞானபீடமான சித்திராசனத்தில் வீற்றிருந்து ஆதீனத்து முனிபுங்கவர்களுக்கும் வித்துவான் களுக்கும் சிவத்தல யாத்திரீகர்களுக்கும் ஆதீனப் பணியாளர்களுக்கும் போதுமக்களுக்கும் அருள் திருநோக்குடன் விபூதி முதலிய திருவருட் பீரசாதம் தந்தருளுவார்கள். இவ்வொடுக்கம் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் திருக்கோயிலுக்குப்பின்னல் அமைந்துள்ளது. ஸ்ரீலஸ்ரீ குருமகர் சந்நிதானம் அவர்கள் சித்திராசனத்தில் இருந்தபடி ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் திருக்கோயிலின் விமானத்திலுள்ள ஸ்தூபியினே (கலசம்) தெரிசித்தவண்ணம் இருப்பார்கள்.

and the section with Law strate man drawn

இவ்விடத்தில் ஆதீனக் காரியங்கள் திருக்கோயில் நிர்வாகங்கள் தருமகாரியங்கள் தமிழ்ப்பணிகள் சைவப்பணிகள் சமுதாயப்பணிகள் முத லானவை செம்மையாகநிகழச் செயல்முறை ஆணேகள் அருளப்படும், ஒடுக்கத்தின் நுழைவாயிலின் மேல், சிற்பமாக கஜலெக்ஷ்மியும். நிலேயின் இருமருங்கிலு**ம்** ஓவியப்படங்களாக் க**ஃமகளும், திருமகளும் காட்சி** தருகின்றனர்

Colonian Cainthin in more

### ஒடுக்கத்தின் திருப்பணி:

இவ்வாதீனத்தின் பத்தாவது குரு மகாசந்சிதானமாக வீற்றிருந் தருளிய ஸ்ரீ வேலப்ப தேசிக மூர்த்திகள் அருளாட்சிக் காலத்தில் (காலம் 1678-1700) ஸ்ரீ ஆவுடையப்பப் பிள்ளேயால் ஒடுக்கமானது மேலும் வீசாலமாகக் கருங்கல் திருப்பணியாகச் செய்யப்பட்டது நன்கு அமையப்பெற்ற கருங்கல் வேலேப்பாடும் மர வேலேப்பாடும் உடையது ஒடுக்கத்தின் மேல் விமானத்தில் செப்புக் கலசம் அமைக்கப்பட்டுள்ளது திருப்பணி செய்தவர் திருவுருவச் சிற்பம் சித்திராசனத்தின் வலது பாகத்தில் கூப்பிய கரங்களுடன் சின்ற சிலேயில் காணப்படுகிறது. இடது பக்கம் ஆவுடையப்பப்பிள்ளேயின் தமையரைது உருவமும் உள்ளது

### குருபக்திரு பாருப்பி பிதாகிழிக்கு இன் சுகிர்மே நிக்கம் குடியிரு மாகப்பிறையில

இவர்கள் மகா சந்ரிதானத்திடம் கொண்டிருந்த பெரும் பக்தியின் காரணமாக "தேவரீர்களது திருப்பரிவட்டத்தின் எப்போதும் அடியேனது சிரம் தாங்கியிருக்க ேணும்" என வேண்டியமைத்த உருவமானதால் அன்று முதல் இன்றுவரை மகா சந்நிதானங்களின் உத்தரீயப் பரிவட்டம் அவ்வுருவத்தின் மீது இடப்படுதல் வழக்கமாக உள்ளது

ஒடுக்கத்திலிருந்து மகா சக்கிதானமவர்கள் மாடிக்குச் செல்ல வழியுண்டு. இவ்வொடுக்கத்தின் பெருமானின் ஓவியத்திருவுருவமும் அருகில் திருமுறை ஏடுகளும் ஸ்ரீ சிவஞான சுவாமிகள் தம் திருக்கரத்தால் எழுதியருளிய சிவஞானபோத பாஷியச்சுவடிகளும் உள்ளன. காள்தோறும் மகாசக்கிதானம் அவர்களால் இக்தஏட்டுச் சுவடிகள் அருச்சிக்கப்பெறும்

## ஒடுக்கத்தின் நுண் கலேகள் :

ஆவுடையப்பபிள்ளேயால் திருப்பணி செய்யப்பட்டமையால் திரு வொடுக்கத்தை 'ஆவுடையப்பர் ரிழல்' என்று கூறுவர். கருங்கல் திருப்பணி வேஃப்பாடுகளேல்லாம் பிற்கர்லச்சோழமன்னர்களது கட்டிட முறையின் ஒத்து விளங்குகின்றது. வடக்குப் பக்கத்தில் உள்ள தூண்களின்மேல் போடப்பட்ட விதானப்பாவு கற்களில் வேறு எங்கும் காண இயலாத வகையில் 27 கட்சத்திரங்களின் வடிவமைப்புகளும் அந்தந்த நட்சத் திரங்களுக்குரிய பெயர்களும் குறிக்கப்பட்டுள்ளன. ஒடுக்கத்தைச் சுற்றிலும் கிறு சிறு அறைகள் காணப்படுகின்றன. இவ்வறைகளில் திருநீறு, சந்தனக் கட்டைகள், கங்கை(அபிஷேகத்திற்குரியன) அன்பர்கட்கும் அடியார்கட்கும் கொடுக்கவேண்டிய அபிஷேக விபூதி உருத்திராக்கம் பூஜா பாத்திரங்கள் பரிவட்டங்கள் புத்தகங்கள் முதலியன வைக்கப்பட்டுள்ளன. வடக்குப் பாகத்தில் உள்ள சுவர்ப்பகுதி மற்றும் மச்சுப்பகுதிகள் உயர்தரத் தேக்கு மரங்களால் அமைக்கப்பட்டு உயரிய சிற்ப வேஃப்பாடுகளுடன் காணப்படுகின்றன.

### ம்றவேலப்பாடுகள்: மினக்கிலில் கோல்கில் செய்யில் காடியில்றனத்தி

கருங்கல்லின் மேல் பொருத்தப்பட்ட மர உத்திரங்களில் பூ வேலேப்பாடுகள் செய்யப்பட்டுள்ளன. சிவகணங்கள் பழங்களே ஏந்தி இருமருங்கிலும் கிற்க. கிழக்கு கோக்கியுள்ள அறையின் கிலயின் மேல் ஸ்ரீ மகாகணபதியும் மேற்கு நேக்கிய அறையின் நிலேயில் வள்ளி தெய்வயான உடகைய ஸ்ரீ சுப்பிரமணியரும் காட்சி தருகின்றனர். சித்திராசனக்கிற் கிட துபக்க விதானத்தின் மேல் திருமால் பள்ளி கொண்டிருக்க இருமார்பில் தியாகேசப்பெருமான் காட்சியருளுகின்ற இச்சிற்பம் 1% அடி கீளமுள்ளதாகஉள்ளது. இதனேச் சார்ந்த விதானப் பகுதிகளில் வில்வ மரம் மாக்கில் ஏறிய வேடன். சிவலிங்கம், மரத்தின் கீழ் படுத்திருக்கும் புலி உருவங்களேக் கொண்ட சிவராத்திரியில் வேடன் ஆற்றிய சிவபூசைக் காட்சியும் சிவலிங்கத்தைப் பூசிக்கும் பசு, யானே, நண்டு. மயில் முதலியன உள்ளன. தம் கண்ணப்பெயர்த்து வைத்துக் காளத்தியப்பரைப் பூசிக்கும் கண்ணப்பாயனர், தம்கண்மலர்கொண்டு வீழிநாதப்பெருமான அருச் சுக்கும் திருமால், வரகுண தேவரது தேவியார் கரம்காணப்படும் ஸ்ரீ மகாலிங் கப்பெருமான். இராமர் இலக்குவர் சீதை பூசித்து வழிபடும் இராமநாதர், ஒருகையில் சிவலிங்கத்தை ஏந்தியும், வாலால் பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்ட பிருதின் இலிங்கத்தினக்கட்டி இழுத்துக் காட்சிதரும் முதலான பல புராணவரலாற்றுச் சிற்பங்களும் அன்னம் வானம்பாடி யாளி புருஷாமிருகம் முதலான உருவங்களும் நுட்பவேஃப் பாடுகளுடன் காணப்படுகின்றன. இவ்விடத்தில் வேஃப்பாடமைந்த பிரத்தியேகமான கொலுக்கட்டிலும் உள்ளது. இக்கட்டிலில் நவராத்திரி நாளில் சரசுவதி பூசையன்று வைக்கப்படும் ஏட்டுச்சுவடிகளில் துர்க்கை இலக்குமிஆவாகனம் செய்து வழிபாடாற்றப்படும்.

குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் வீற்றிருக்கும் சித்திராசனம் பொன் தகட்டிரைல் ஆன வேலேப்பாடமைக்க மங்கலஆ சனமாகும். இதனே 17–வது குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் தமது அருளாட்சிக் காலத்தில் (காலம் கி.பி 1888–1920) செய்தருளினர்கள்.

### ஒடுக்கத்தின் சிறப்பு : அதிர இதி அதி அதி அதி அதி அதி

இவ்வாதீன ந்தில் வழங்கப்படும் பழமொழி ஆவுடையப்பர் ரிழலும். சேதுபுதி அன்னமும், காவிரி நீரும் ...... என்பது ஒடுக்கத் திற்கு முனிவர் முதலானேர் வருவதையும், உபதேசங்கள் கேட்பதையும் பற்றி இவ்வாதீனமகாவித்துவாகைய திரிசிரபுரம் ஸ்ரீமீடைசிசுந்தரம் பிள்ளே அவர்கள் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகர் (16-வது பட்டம்) நெஞ்சுவிடு தூதில் விரிவர்கச் சிறப்பித்துக் கூறுகின்ருர்.

இவ்வொடுக்கத்திலேதான் மேலகரம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகமூர்த் திகள் ஞானசாஸ்திரங்களேப் பலருக்குப் பாடம் சொல்லுவார்கள். சாஸ்திர நூலான சிவஞான சித்தியாருக்குப் பதவுரையும் இங்குதான் எழுதி முடித் தருளினர்கள். 17-வது குருமகா சக்கிதானமாக விளங்கிய ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக்மூர்த்திகள் திருமுறைகளுக்குப் பல அரிய குறிப்புகளே இவ்வொடுக் கத்தில் இருந்து எழுதினர்கள் என்பர். இவைகள் ஆதீன சரசுவதி மகால் நூல் ரிலயத்தில் அரிய கையெழுத்துப் பிரதிப் புலத்தில் பாதுகாத்து வைக் கப்பட்டுள்ளன. சிவஞானமாபாடியம் மூன்று முறை பெயர்த்து எழுகப் பட்டது. இன்னும் பல சிந்தனேயுரைகளும் இவ்விடத்தே மலர்ந்தன. புனித மான இந்தத் தெய்வச்சூழலில் பலர் பாராட்டப்பட்டதும், பட்டங்கள் பெற்றதும் செந்தமிழ்ப் பெருமையினக் கேட்டுச் சுவைத்ததும் இவ் வடத்திலேயாகும். The contract Condition of the decision of the London

## வடக்கு ஒடுக்கம் :

the currents one of acousting the theoretic medicane and ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சக்கிதானமவர்கள் ஞானவரட்சிபுரியும் இடமான ஒடுக்கத்தின் இடது பக்கம் இருப்பது வடக்கு ஒடுக்கம் என்பர். இந்த இடமானது இவ்வாதீனத்தின் துவிதீய ஆசாரியர்கள் வீற்றிருந்து அருளும் ஒடுக்கமாகும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சக்கிகானம் அவர்களின் அருளாசி பெறும் அன்பர்கள் எல்லோரும் துவிதிய ஆசாரியரையும் அதுபோது இவ் விடத்தில் வணங்கி மகிழ்வர். (ஸ்நான அறை, பூசை இடம் முதலியன ஒருங்கே அமையப்பெற்ற இடமாகும்.) பெரிய பூசைத் திருமடம் அண் மையில் விளங்குகிறது.

## Chigarathana, anterna il randocti i variatti i variati i companiona de decimalità

இசை விநாயகர்: திருமடத்திலிருந்து பூரீ கோமுக்தேசுவரர் திருக்கோயிலுக்குச் செல்லும் வழியில் மேற்புறச் சுவர் மாடத்தில் வீற்றிருந்து அருளும் விநாயகர் இசைவிநாயகர் என வழிபடப் பெறுகின்ருர். இருக்கோயில் வழிபாட்டிற்கு எழுந்தருளும் பொழுதும். ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் குரு பூசைத் திருநாளன்று சிவிகாரோகணத்திற்கு எழுந்தருளும்பொழுதும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் இவ்விடத்தே சற்று கிற்பதும் அப்பொழுது நாதசுவர வித்துவான்கள் வாசிப்பதும் வழக்கம். இதனை இப்பெருமான் இசை விநாயகர் என வழங்கப்படுகிருர்.

#### Company Company of the Assessment CO 1 and the order of ் மூ சிவப்பிரகாச கிநாயகர் : பகுக்கிர புறு சரங்க முத்து ஆக்கு இத

இம் மடாலபத்தின் வடக்கு நுழைவாயிலில் விளங்குவது ஸ்ரீ சிவப் ஆதீனக் குருமுதல்வர் ஸ்ரீ விராயகர் இருக்கோயிலாகும். Grane ஞாணைசிரியரான ஸ்ரீ சித்தர் சிவப்பிரகாசரால் நம் சிவாய் மூர்த்திகளின் பிரதிஷ்டை செய்து வழிபாடு செய்யப்பெற்ற பெருமான் ஆதலால் இம் மூர்த்த ஸ்ரீ சிவப்பிரகாச விநாயகர் எனப் போற்றப்படுகின்றுர். தற்போது ஞானபடத்தில் எழுந்தருளியுள்ள மகா சந்ரிதானம் அவர்களின் அருளா இப்பெருமானுக்கு வெள்ளிக்கவசம் நூதனமாகச் ணேயின் வண்ணம் செய்யப்பெற்று அணிவிக்கப் பெறுகிறது. தருக்கேர்பிலின் மகா மண் டபத்தின் விதானத்தில் ஸ்ரீ சக்கர இயந்திரம் காணப்படுகின்றது. பிரதான வாயிலின் (ஙில் வாயிற் படியில்) மேற்பகுதியில் கஜலெட்சுமியும் வெளித்துண்களில் முனிவர். மயில், மகரம், யாளி முதலான சிற்பங்களும் உள்தூண்களில் சிவலிங்கத்தின் மீது கால வைத்துத் தமது கண்ணேப் பெயர்க்க முற்படும் கண்ணப்ப நாயனர் திருவுருவமும் அப்பர் சுவாமிகள் திருவுருவமும் காணப்படுகின்றன.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சுந்நீதானம் அவர்கள் சிவத்தலப் பயணம் மேற் கொள்ளும் காலங்களில் ஸ்ரீ ஞானமா நடராசப் பெருமான், ஸ்ரீ வைத்திய நாதப் பெருமான், ஸ்ரீ திருமாளிகைத் தேவர் ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்திகள், ஸ்ரீ சிவப்பீரகாச விகாயகர், ஸ்ரீ துணேவந்த விநாயகர், ஸ்ரீ மாசிலாமணிப் பெருமானே வழிபாடாற்றிச் செல்வதும், யாத்திரையீன முடித்துத் திருமடத்திற்கு எழுந்தருளும் காலங்களில் ஸ்ரீ மாசிலாமணிப் பெருமான், ஸ்ரீ துணேவந்த விநாயகர் ஸ்ரீ சிவப்பீரகாச விநாயகர் என்று இம்முறையில் வழிபாடு செய்துகொண்டு திருவொடுக்கத்தில் எழுந்தருளுவதும், அக்காலங் களில் மகா சந்நிதானத்தைத் தெரிசிக்கவரும் அன்பர்களுக்குத் திருத்தல யாத்திரைப் பீரசாதம் வழங்கியருளுவதும் வழக்கமாக இருந்து வருகிறது.

### களஞ்சியம் : (நெல்) நாக காட்டிய முறையில் கொள்ள கடிய காட்டிய காட

பெரிய பூசைத் திருமடத்திற்கும் சின்ன பூசைத்திருமடத்திற்கும் இடையில் நெற்களஞ்சியம் அமைந்துள்ளது. பண்டுதொட்டு இவ்விடத் தில் உணவு தானியங்களேச் சேகரித்து வைத்தல் மரபு. திருமடத்தில் நாள் தோறும் நிகமும் மாகேசுவர பூசை, பிராமண போசனம் முதலியவற்றிற்கு வேண்டிய நெல், அரிசி, உளுந்து, பயறு முதலான தானிய வகைகள் இவ் விடம் சேமித்து வைக்கப்படுகின்றன. பயிராகி, யாத்திரீகர்களுக்கு அரிசி பருப்பு முதலியன் இங்கு வழங்கப்படுகின்றன. மடத்தில் பணிபுரியும் சிப்பந்திகளுக்கு மாதச் சம்பளமாக நெல்லும் வழங்கப்பட்டு வருகிறது.

### அன்னக்களஞ்சியம் : (பந்திக்கட்டு)

அன்னம் வழங்குதல் இத்திருமடாலயத்தில் முதன்மையான அறப் பணியாகும். இவ்வறச்செயலின் சிறப்பைக் கண்டே மகாகித்துவரன் ஸ்ரீ பிள்ளோயவர்கள் 'சோறுமணக்கும் மடங்களெலாம்' என அருளினர் களெனக் கருதுதல் தவருகாது. பந்திக்கட்டு என நைங்கப்படும். இப் ்பகு இருக்கோயில்களில் விளங்கும் நூற்றுக்கால் மண்டபம் போலத் இருப் பணி செய்யப்பட்டுள்ளது. எண்பதற்கு மேற்பட்ட தூண்களுள்ளன. சங்கமிதி, பதுமகித் காமதேனு. அத்துண்களில் சிற்பங்களாக கற்பகவிருட்சம், விரையகர், ஆறுமுகத் தம்பிரான் (திருப்பணி செய்த வர்கள்) மற்றும் ஆதீனத்து முனிபுங்கவர் ஒருவர் நிருவரும்ம் உள்ளன. மடைப்பள்ளியினே கோக்கிக் கிழக்கு முகமாக ஒரு தூணில் அன்னபூரணி ்கின் றகோலத்தில் காட்சு தருகின்ருர். அத்திருவுருவத்தின் கீழ் மாகேசுவர பூசைக்கு உரிய உணவு வகை கள் தொகுத்து வைக் கப்பட்டுப் படைக்கப் **படும்.** ப<del>ந்திக்கட்டி</del>ல் பிரத்தியேகமாக அமைக்கப்பட்டுள்ள மேடையில் படு-ல-படி குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் நாள்தோறும் கிகழும் மாகேசுவர புசையின் போது கிழக்கு நோக்கி எழுந்தருளி வீற்றி நப்பார்கள். இரு

மருங்கிலும் குத்துவிளக்குகள் பிரகாசிக்கும். சிவப்பொலிவோடு விளங்கும் முனிபுங்கவர்கள் குருமூர்த்திகளே அருச்சித்தும் தீபாராதனேகள் செய்தும் வழிபாடாற்றுவார்கள், அப்பொழுது தேவார பெரியபுராணச் செய்யுட்கள் ஆதீன ஓதுவாமூர்த்திகளால் விண்ணப்பிக்கப்பெறும். தம்பிரான் சுவாமிகள் ஆசீர்வாதம் கூறியபின் திருமுறைவாணர்களும், வித்துவான்களும். சிவ கேய அன்பர்களும், குழந்தைகளும் திருவமுது கொண்டு மகிழ்வர்.

### மாகேசுவரபூசை ஆசீர்வாதம்

1. தேசத்தில் உள்ள சிவாலயங்கள்தோறும் ரித்திய கைமித்திக பூசை திருப்பணியாதிகள் நடக்கும்பொருட்டு அனுக்கிரகம் பண்ணுக.

ஹர! ஹர!! ஹர!!!

2. சபாபதிக்கு மஹாபிஷேகமும், கைவேத்தியமும். திருப்பணி உற்ச வாதிகளும், நடக்கும்பொருட்டு அனுக்கிரகம் பண்ணுக.

ஹர! ஹர!! ஹர!!!

- 3. பக்த ஜனங்களுக்குச் சிவஞானமும், தீர்க்காயுளும், சிந்தித மணே ரதசித்தியும், தேவகுருப்பிரசாதமும் உண்டாகும் பொருட்டு அனுக் கிரகம் பண்ணுக. ஹர! ஹர!! ஹர!!!
- 4. மாகேசுவரபூசை இந்தக்குருமடத்திலே சதாகாலமும் சிறப்பாக நடந்துவரும் பொருட்டு அனுக்கிரகம் பண்ணுக.

ஹர! ஹர!! ஹர!!!

- 5. அடியேனுக்கு ஈல்ல புத்தியுண்டாகும் பொருட்டு அனுக்கிரகம் பண்ணுக. ஹர! ஹர!! ஹர!!!!
- 6. அடியார்கள் எல்லோரும் சிரமம் திரும்படி திருவமுது செய்தருளுக. ஹர! ஹர!! ஹர!!!

### திருமடைப்பள்ளி :

நாள்தொறும் மாகேசுவரபூசைக்கு வேண்டிய அன்னம் முதலான உணவு வகைகள் சமைக்கும் இடம் திருமடைப்பள்ளியாகும். இவ் வாதீனத்தின் 3-வது குருமகா சக்கிதானமாக விளங்கிய ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள் அருளாட்சிக் காலத்தில் 12 ஆண்டுகள் தரமே நாள் பார்த்து ஒரு நல்லமுகூர்த்த வேளேயில் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளுக்குக் தீபாராதனே செய்து மடைப்பள்ளியில் உள்ள கீண்ட கோட்டையடுப் பினுள் அக்கற்பூர தீபப் பிரசாதத்தை வைத்து மூட்டப்பட்ட அக் நெருப்பு இன்றும் அணேயாமல் தொடர்க்து இருக்து வருகிறது. அதனுலேயே தீப்பெட்டி வாங்குவது என்பது இக்காலத்திலும் வழக்கி லில்லே. மகரத்தல்காட் குருபூசைத் தினத்தில் (தை – அசுவதி) ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளுக்கு அபிஷேகம் செய்த விபூதியின் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் பக்குவம் செய்யப்பட்ட அன்னம்,

கறி முதலான உணவு வகைகளில் தம் திருக்கரத்தால் இட்டருளுவார்கள். சமைக்கும்போதும் உண்ணும்போதும் எவர்க்கும் எவ்வகை இடையூறு களும் நேராதிருத்தற்கும் எக்காலத்திலும் அன்னம்பாலித்தல் குன்ருது சிறப்பாக ரிகழ்வதற்கும் இவ்வாறு விபூதி தெளித்தல் வழக்கில் உள்ளது.

#### பன்னிர்க்கட்டு:

இந்த இடம் அலுவலகத்துக்குச் செல்லும் வழியின் மேற்புறம் அமைந்துள்ளது. இவ்விடத்தில் பெரிய மேடையும் காணப்படுகிறது. இவ்வாதீனத்தின் 16-வது குருமகாசந்ரிதானமாகத் திகழ்ந்த மேலகரம் ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்திகள் காலம் வரை இம்மேடையைச் குழ நான்கு இரும்புத் தூண்கள் தாங்கும் விமான அமைப்புடன் சுற்றிலும் பூந்தொட்டிகள் வைக்கப்பெற்று அழகான தோற்றங்கொண்ட இடமாக விளங்கியதென அறியப்படுகிறது. இந்த இடத்தில்தான் அவர்கள் காலத்தில் வடமொழி தென்மொழி வித்துவான்கள் காலேயும், மாலேயும் கூடியிருந்து கல்வி விஷயமாக உரையாடுவது வழக்கம். மேலேத் தோட்டம் என வழங்கப்பேறும் முருகநையனர் திருநந்தனவனத்திற்குச் செல்லும் மாற்றுப்பாதை வழியாக உள்ளது.

### முருகநாயளுர் நந்தனவனம் :

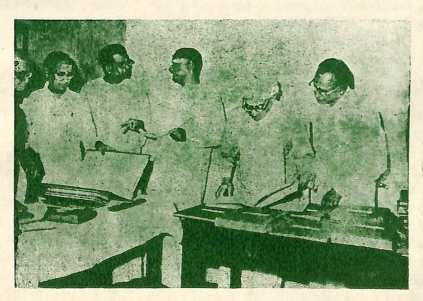
இந்த நந்தனவனத்தை மேலேத்தோட்டம் என்பர். இருமடாலயத் தல் விளங்கும் பூஜா மூர்த்திகளின் வழிபாட்டிற்கு வேண்டிய பத்திர புஷ்பங்கள் இங்கு எடுக்கப்படுகின்றன. அன்ருடம் நடைபெறும் மாகேசுவர பூசைக்குப் பயன்பட காய்கறி வகைகளும் இங்குப் பயிரிடப்படுகின்றன. இந்நந்தனவனத்தில் அமைந்துள்ள 'மெய்கண்ட விலாசம்' பற்றி முன்னர் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது.

### சரசுவதி மகால் நூல்நிலயம் :

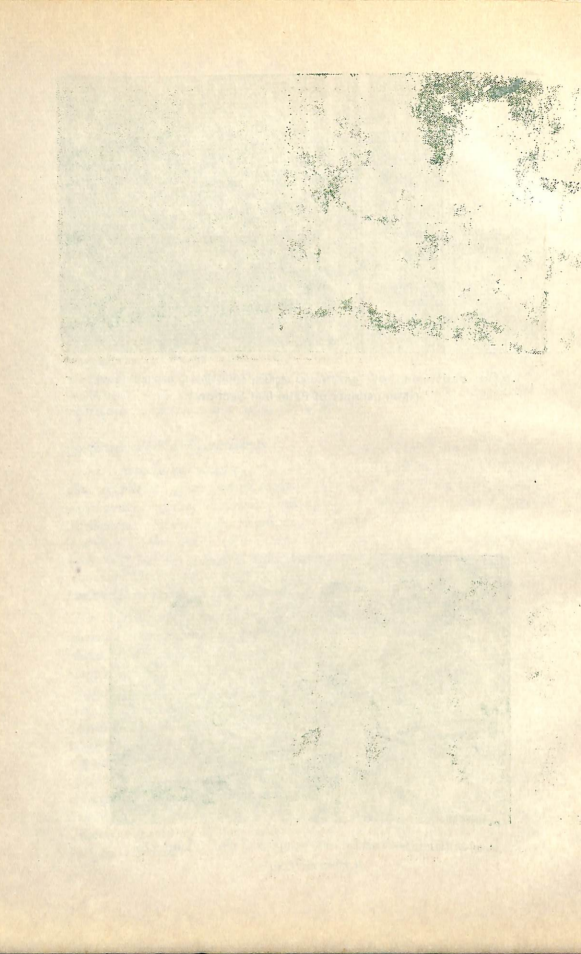
இவ்வாதீனத்தின் ஞானக் கருவூலமாகத் திகழும் இடம் சரசுவதி தோன்றிய காலக்தொட்டு மகால் எனப்படும். மடாலயம் **விஷ**யங்களே மகா சந்நிதானங்களும் முனிபுங்கவர்களும் ஏட்டிலே எழுதிவைத்துப் (பன்ஷில் – காகிதம்) பாதுகாத்து வந்தனர். சுவடிகள் இருமருங்கிலும் மரச்சட்டங்கள் அல்லது செப்புத்தகடுகள் வைத்துப் பட்டு நூற் கயிற்றுல் கட்டப்பட்டுள்ளன. சுவடிப்புலத்தில் வேதம். ஆகமம், பத்ததி, புராணம், உபரிடதம், வைதீகம், பூசை, சோதிடம். தந்திரம், மருத்துவம், தத்துவம், சாஸ்திரம், இலக்கியம், பிரபந்தம், இலக்கணம். நாட்டியம், நாடகம், சிற்பம், இசை, மந்திர சாஸ்திரம். இதிகாசங்கள் முதலான பல்வகை நூற் சுவடிகள் சம்ஸ்கிருதம், தமிழ், தெலுங்கு, மலேயாளம், முதலிய மொழிகளில் உள்ளன. இச்சுவடிகள் 1084 க்கு மேலுள்ளன. பல சுவடிகள் தற்போது ஆய்விலும் உள்ளன. அச்சுப் புத்தகங்களும் ( Printed books ) கையெழுத்துக் காக்கப் பிரதி களும் உள்ளன.



ஆதீன சரஸ்வதிமஹால் நூல்ஙிலேய ஆய்வு மையத்தில் சுவடிப்புலம் ( Manuscripts of Palm leaf Section )



பார்வையாளர்கள் அரிய கையெழுத்துப் பிரதிப் புலங்களே பார்வையிடல்.



t that also all the

### கையெழுத்துப் பிரதிகள் :

கையெழுத்துப் பிரதிகளில் வேதம் ஆகமம் முதலானவைகள் ஏட்டுச்சுவடியிலிருந்து காகிதத்தில் பெயர்த்து எழுதப்பட்**டவைகளும்** ஆகம் சம்பந்தமான விஷயங்கள் அடங்கிய புத்தகங்கள் பல உள்ளன. (தமிழ், தேவகைரி, கிரந்தம், தெலுங்கு முதலான மொழிகளில் காததப் பிரதிகள் உள்ளன. ) இவைகளுள் சிறப்பாகக் குறிப்படத் இவ்வாதீனத்தின் 17-வது மகா ச்ந்நிதானமாக விளங்கிய ஸ்ட் அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகள் எழுதி வைத்துள்ள அரிய திருமுறைக் குறிப்புகள். இவர்கள் காலத்தில் சிவஞான பாஷ்யம் மூன்று முறை சுவடி யிலிருந்து பெயர்த்து எழுதப்பட்டது. அதில் இரண்டு இந்நூல் திலும் மூலச்சுவடி ஒடுக்கத்தில் பூசையிலும் உள்ளன. பஞ்சாட்சரத்தின் ஒரு கோடி அச்சிட்டு ஐந்து கட்டடப் புத்தகங்களாக அமைத்துள்ளார்கள் இவ்வாதீனத்தின் 20 வது குருமகா சந்நீதானமாக விளங்கிய ஸ்ரீ அம்பல வாண தேசிக மூர்த்திகள் அருளாட்சிக் காலத்தில் ஆகம வித்துவான்கள். ஆகம் நூல்களே ஏடுகளிலிருந்து காகிதத்தில் பெயர்த்து எழுதியுள்ளார்கள். ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானவாமிகள் அருளிய நூல்கள் ஓஃச் சுவடியிலும் காகத்திலும் எழுதப்பட்டுள்ளன.

விலச் சுவடிப் புலத்தையும் அரிய கையெழுத்துப் பிரதிப் புலத்தையும் இம்மகாலில் பார்வையாளர்கள் பார்வையிடுத**்ல இ**ப்புத்த கத்தில் காணலாம், அச்சுப்புத்தகங்களும் இந்நூலகத்தில் தொ**குத்து** வைக்கப்பட்டுள்ளன. குறிப்பாக 17-வது குருமகாசந்நிதானம் அருளாட்சிக் காலத்தில் ரூ 5,000/- த்துக்கு தமிழ் நூல்களும் தேவ நாகரி, **கி**ரந்த**ம்** எழுத்துக்களில் அமைந்த சம்ஸ்கிருத நூல்களும் தெலுங்கு ம<mark>லேயாளப்</mark> புத்தகங்களும் வாங்கிச் சேர்க்கப்பட்டன இந்நூல் நிலயத்தினே விரிவு படுத்தி அமைத்த புதிய நூல்ரிலயக் கட்டிடத்திற்கு இராமநாதபுரம் சேதுபதி மகாராஜா அவர்கள் ஸ்ரீ வித்தியாகிதி என்ற பெயர் சூட்டி 31-1-1895 ல் திறந்து வைத்தார்கள். நாளிதழ், வார இதழ், மாத இதழ் களும், புதிய புத்தகங்களும் தொடர்ந்து சேர்த்துக் கொள்ளப்பட்டு வருகின் றன. திரிசிரபுரம் மகா வித்துவான் ஸ்ரீ மீனுட்சிசுந்தரம் பிள்ளு. <u>டாக்டர், உ. வே. சாமிநாதைய்யர், ஸ்ரீ சுப்பிரமணியக் கவிராயர், சிதம்பரம்</u> இராமலிங்கம் பிள்ளே. பொன் ஓதுவாமூர்த்திகள் முதலான பெரும் புலவர்கள் பலர் தத்தம் காலங்களில் தங்கியிருந்து நூலாய்வு செய்தது இச்சரசுவதி மகாலிலேயாகும்.

தற்சமயம் இந்நூலகம் ஓர் ஆய்வு மையமாகத் திகழ்கிறது. தமிழகம் மற்றும் அயல்நாட்டுக் கல்லூரி, பல்கலேக்கழக மாணவர்கள் பலர் தங்களது ஆய்விற்கு இந்நூலகத்திற்கு வந்து பயன்பெறுகின்றனர். இந்நூலக வாயிலாக ஆதீன வெளியீடுகளாக இதுவரை 355 நூல்கள் வெளியீடப் பட்டுள்ளன. பல சிறு நூல்கள் இலவச வெளியீடுகளாக அன்பர்களுக்கு வழங்கப்பட்டு வருகின்றன. தற்போது தஞ்சைத் தமிழ்ப் பல்கலேக்கழகம் இந்நூலகத்தொடு தொடர்பு கொண்டு சில சுவடிகளே மைக்ரோபிலியில் எடுத்து ஆய்வினே மேற்கொண்டுள்ளது,

of the sale of the

#### கல்விக்கூடங்கள் :

ஆதீனக் கல்வி நிலயங்களேப் பற்றி ஆதீனச் சமய சமுதாயப் பணிகள் பகுதியில் இம்மலரில் கூறப்பட்டுள்ளது. ஆதீன வளாகத்தில் உள்ள கல்விக்கூடங்களே இங்குக் காண்போம், 20-வது குருமகாசந்ரிதானம் காலத்துத் தோற்றுவிக்கப்பட்ட ஆதீனம் நடிரிலப்பள்ளி மடாலயத்துக் கிழக்குப் பகுதியில் உள்ளது. கட்டணமின்றி ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்திகள் மழிலயர் ஆங்கில போதனு பள்ளி, ஆதீன இலவசத் தட்டெழுத்துப் பயிற்சி நிலயம், ஆறுமுக நாவலர் இலவசச் சுருக்கெழுத்துப் பயிற்சி நிலயம், இலவசத் தையற்பயிற்சி நிலயம், ஆதீன இலவச ஆங்கில மருத்துவமனே இலவச மகளிர் அச்சுக்கோப்பு நிலயம், (ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்தி அச்சகத்தின் ஒரு பிரிவு) முதலிய நிலயங்கள் செயல்பட்டு வருகின்றன. இவைகள் பூரி-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்களின் அருளானேயின் வண்ணம் தோற்றுவிக்கப்பட்டுச் செயல்பட்டு வருகின்றன.

### ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி அச்சகம் :

ஸ்ரீ நம்சிவர்யமூர்த்திகள் திருப்பெயர் சூட்டப்பெற்ற மிகப்பெரிய அச்சுக்கூடம் ஒன்று இவ்வாதீனத்தின் 21-வது குருமகாசந்நிதானமாக விளங்கிய ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்திகளின் அருளாட்சிக் காலத்தில் நிறுவப்பட்டுச் சிறந்த முறையில் இடங்கி வருகிறது. இந்த அச்சகத்தில் ஆதீன வெளியீடுகள், திருமடத்தின் கணக்குப் புத்தகங்கள், கிர மடங்கள் ஆதீனக் கல்விக் கூடங்களின் வேலேகள் ஆதீன ஆளுகைக்குட்பட்ட கிருக்கோயில்களுக்கு வேண்டிய கணக்குப் புத்தகங்கள் முகலியன அச்சிட்டு வழங்கப்பட்டு வருகின்றன. தமிழ், ஆங்கிலம். சம்ஸ்கிருதம் (தேவநாகரி, கிரந்தம்) முதலான மொழிகளிலும் அச்சுடுதற்கு ஏற்ற வசதிகள் கொண்டு இவ்வச்சகம் விளங்குகிறது. இந்த அச்சகத்தில் அச்சிடப்பட்டு வெளிவந்த நூல்களுள் கணபதி, முருகன், ஆடல் வல்லான், திருவாசகம் திருமந்திரம், பேரூர்ப் புராணம், தணிகைப் புராணம், நாகைக் காரோணப் புராணம், நவமணிகள். இருக்குற்ருலத் தலபுராணம், மெய்கண்ட சாத்திரங்கள், இவ்வாதீன பண்டார சாத்திரங்கள் முதலான நூல்கள் அச்சுக் க‰ச் சிறப்பிற்கும் ஆதீனத் தமிழ்த் தொண்டிற்கும் சிறந்த எடுத்துக் காட்டுகளாக விளங்குகின்றன.

#### பசுமடம்:

பசுமடம் திருமடத்தில் ஈசான திசையில் உள்ளது. திருமடா லயத்தில் விளங்கும் பூஜா மூர்த்திகள் அபிஷேகங்கட்கும் மாகேசுவர பூசை முதலியவற்றிற்கும் தேவையான பாஃத்தரும் கல்லினப் பசுக்கள் பல இங்குச் சிறந்த முறையில் போஷிக்கப்பெற்று வருகின்றன. நாள் தோறும், ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் இப்பசுமடத்திற்கு எழுந்தருளிப் பார்வையிடுவது வழக்கம்.

### திருமடத்தின் விழாக்கள்

#### 1. வருடப் பிறப்பு :

வருடப்பிறப்பன்று மாஃயில் ஸ்ரீ ஞானமா நடராசப்பெருமான் திருக்கோயில் கொண்டருளும் பெரியபூசை மடத்துச்சர்ந்தியில் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானமவர்கள் எழுந்தருளி வீற்றிருக்கஅவர்கள் திருமுன்னர் ஆதினத்துச் சோதிடர் புதுப்பஞ்சாங்கத்திற்குப் பூசை செய்து பஞ்சாங்கம் வாசிப்பார். அப்பொழுது அந்தணர்கள், சைவர்கள், ஆதீனப்பணியாளர்கள், முதலானேர் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்களே வழிபட்டு அவர்கள் வழங்கியருளும் திருநீற்றுப்பிரசாதமும், பூரியும் பெற்று மகிழ்வர்.

#### த் கடிக்கு நடிக்கு கூடிக்கு க 2. கோடாபிஷேகம் :

சித்திரை மாத அசுவதி நன்னுளில் ஸ்ரீ நம**சிவாயமூர்த்திகளுக்கு** மிகச்சிறப்பாகக் கோடாபிஷேகம் நடைபெறும்.

### 3. ஸ்ரீஞானமா நடராசப்பெருமான் அபிஷேகம் :

சித்திரை, ஆனி ஆவணி, புரட்டாசி, மார்க**ழி, மாசி மா**தங் களில் ஸ்ரீ ஞானமா நடராசப்பெருமானுக்கு அபிஷேக ஆராத**ீனக**ள் சிறப்பாக நடைபெறும்.

### 4. முற் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் சிறப்பு வழிபாடு:

சித்திரை ஆயில்யத் திருநாளன்று சுவாமிகளின் திருக்கோயிலில் சிறப்பாக அபிஷேக ஆராதணேகள் நடைபெறும். மாஃயில் சுவாமிகள் அருளிச்செய்த நூல்கள் பற்றிய சொற்பொழிவுகள் சிகழும். சுவாமிகள் சிவானந்தப்பேறெய்திய அந்நாளில் நூல் வெளியீடும் அமையும்.

### 5. விநாயக சதுர்த்தி :

விநாயக சதுர்த்தி நன்னுளில் பிருத்தியுவினுல் செய்யப்பட்ட விநாயகப்பெருமானுக்குப் பர்வனுபிஷேகம், அலங்காரம், ஆராதண் வழிபாடுகள் செய்யப்படும். மகர்சந்நிதானம் அவர்கள் அன்பர்கட்கு அருட்பிரசாதம் வழங்கியருளுவார்கள்.

### 6. நிறைபணி:

புரட்டர்சி அசுவதி நன்னுளில் ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி சந்நிதியில் காய்கனிகளர்லும் மலர்களாலும் பந்தல் அழகுற அமைக்கப்படும். ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகட்குச் சிறப்பு அபிஷேக ஆராதணே வழிபாடுகளும் மரிகேசுவர பூசையும் கிகழும். இரவு ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகர் சந்நிதானமவர்கள் ஸ்ரீ கோமுக்திசுவரர் திருக்கோயிலுக்கு எழுந்தருளி வழிபாடாற்றித் திருமடத்துப் பூசைகளேச் செய்து அன்பர்கட்கு விபூதிப் பிரசாதம் வழங்கியருளுவார்கள்.

TOWN TRANSPORT

#### கேதார நோன்பு: 7.

இந்நோன்பு புரட்டாசி மாத – தேய்பிறை சதுர்த்தசி அநுட்டிக்கப்படுவதாகும். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் பெரிய பூசை மடத்தின் முன் அலங்கரிக்கப்பட்ட விமானத்தில் புனிதநீர் கிறைந்த கலசம் வைத்து அதில் கேதாரீசுவரரை ஆவாகனஞ் செய்வார்கள். பின் பாவருபடேகமும் பட்டு பரிவட்டம், ஆபரணம் மணங்கமழும் மலர்கள் கொண்டு அலங்காரமும் செய்து கலசத்தின் முன்னுள்ள அரிசி பரப்பிய வெள்ளித்தட்டில் பஞ்சகவ்விய வட்டகையின் பக்கத் இலிருக்கும் தேங்காயின் மீது இருபத்தோரு நூலிழையால் ஒரு கயிறு முறுக்கி மூன்று முடிச்சு கட்டப்பட்டதாகப் பல கயிறுகள் வைப்பார்கள். கேதாரீ சுவரர்க்கு ஆதீனத்திற்குத் தனித்துரிய நாமங்கள்கூறி அருச்சித்துத் தூபதி பங் கொடுப்பார்கள். பழவர்க்கங்களும் உப்பட்டாத பலகாரவர்க்கங்களும் கிவேதனம் செய்யப்பெற்றுத் தீபாரதணகள் கிகழும். பின்னர் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் முடியிட்ட கயிற்றினேத் தமது வலது திருக்கரத்தில் அணிந்துகொண்டு, தம்பிரான் சுவாமிகள், ஓதுவர் மூர்த்திகள் சிவபூசகர்களாகிய அன்பர்கட்கும் அணிவித்து விபூதி வழங்கி ஆசியருளுவார்கள். அன்றைய மாகேசுவர பூசையில் கேதாரீசுவரர் கிவேதனங்களே படைக்கப்படும்.

# 8. சரசுவநி பூரை:

நவராத்திரி விழாவில் 9-ம் வளாகிய சரசுவதி பூசை விழா நாளன்று பெரிய பூசைத் திருமடத்தின்முன் ஏட்டுச்சுவடிகளில் துர்க்கை, சரசுவதி, இலக்குமி ஆவாகனம் செய்து பாவனுபேஷேகம் அலங்காரம் அருச்சனே சோட்ச உபசார தீபாராதனேகளுடன் வழிபாடாற்றப்படும். இந்நாளில் சிவிகை, மேளு, ஒடுக்கம், அலுவலகம், சரசுவதி மகால், ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்தி அச்சகம், கல்விக்கூடங்கள், மங்களவாத்தியங்கள் வைகளுக்குத் தொடர்ச்சியாகப் பூசைகள் நிகழ்த்தப்பெறும். மறுதினம் விஜயதசமி நன்னுளில் கர்ஃயில் திருமடத்துப் பூசைகளே நிறைவு செய்து ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் ஆசாரியரது திருவடிகளேத் கம் சிரசில் தாங்கி ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் திருக்கோயிலின் வலம் வந்து இருவொடுக்கத்தில் திருவடிகளே எழுந்தருளச் செய்து அருச்சணே செய்து தரிசனம் செய்யும் அன்பர்களுக்கு விபூதிப் வழிபாடாற்றுவார்கள். பிரசாதம் வழங்கியருளுவார்கள்.

Alexander apolitical supplied to the

## 9. இயாவளித் திருநாள் : இது விருநான் பிருவக்கு விருவியும்

தீபாவளிக்கென சரசுவதி பூசையிலிருந்து ஆதீனப் பணியாளர்கள், திருக்கோயில் பணியாளர்கள், திராமப்புற மக்கள். முதலானேர்க்குப் 🕴 புதிய ஆடைகள் தொவிடர்கள், வழங்கப்படும். ஆதேன மழ் பேள்ளி மாணவர்களுக்குப் புதிய ஆடைகள் சம்மீதானம் அவர்களால் வழங்கியருளப்படும், double of the contact.

## 10. அ மெய்கண்டார் குருபூசை :

ஆண்டுதொறும் ஐப்பசி – சுவாதி நாளன்று திருவெண்ணெய் நல்லூர் ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநையனுர்க்கு விசேட அபடேக ஆராதனேகளும் மாகேசுவர பூசையும் சிறப்பாக நிகழ்ந்து வருகின்றன.

#### 11. திருமுகம் :

காரத்திகை மாதம் அசுவதி நன்னுளில் மகரத்த**ல் நாள் குருபூசைக்கு** (பெரிய குருபூசை) மங்கள வாசகம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களால் எழுதப்பெற்று திருக் கையெழுத்திட் டருளுவார்கள். அன்றைய தினத்தில் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களால் அருட்பிரசாதமும், பூரியும் வழங்கப்படும்.

#### 12. திருப்பள்ளியெழுச்சி :

மார்கழிமாதம் திருமடாலயத்தில் காஃயில் இரண்டு கால பூசைகள் நடைபெறும். திருவேம்பாவை உற்சவமும் நடைபெறும்.

CALL THAT HOLL HOUSE A TA

The second of a factor of

### 13. மகர சங்கராந்தி:

அன்று இருபத்தோரு பானேகளே வைத்துப் பொங்கவிடும் விழா சிறப்பாகக் கொண்டாடப்படும். போகிப்பண்டிகையன்று ஆதீனச் சிப்பந்திகளுக்கு அரிசி, தேங்காய், வெல்லம். கரும்பு, பழம். மஞ்சன். இஞ்சி முதலியன புதுப்பானேயிலீட்டு வழங்கப்பெறும்.

### 14. குருபூசை: (பெரிய குருபூசை)

மகரத் தலேஙாள் (தை அசுவதி) குருபூசை பத்து நாட்கள் மிகச் சிறப்பாக நடைபெறும். ஸ்ரீ நம் சிவாயமூர்த்திகள் குருபூசை நாளன்று இரவில் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் தந்தச் சிவிகையில் ஆரோகணித்துப் பட்டணப்பிரவேசம் கொண்டருளி கொலு மண்டபத்தில் (வேணுவனலிங்க விலாசம்) சிவசொருபக் காட்சி தந்தருளுவார்கள். இந் நாளில் தரிசிக்கின்ற அன்பர்கள் அண்வருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் விபூதிப் பிரசாதம் வழங்கி அருளுவார்கள். ஸ்ரீ கோமுக்தீசுவரர் திருக்கோயிலின் பிரம்மோற்சவமும் திருமடத்துக் குருபூசை விழாவும் சேர்ந்தே கொண்டாடப்படும்.

### 15. சிவராத்திரி:

இந்நாளில் காஃயில் சிவபூசகர்களுக்குச் சந்தனக் கட்டை பூசரத் திரவியங்கள், பரிவட்டம் முதலியன வழங்கப்படும். இரவில் திருமடா லயத்தில் நான்கு கால பூசைகள் சிறப்பாக நடைபெறும். தகுதியுடை யோர்க்குச் சமய தீட்சைகள் செய்விக்கப் பெறுவதும், சிவபூசை எழுந்தருளச் செய்து கொடுத்தலும் வழக்கம்.

### 16. ஆதீன மகா சந்நிதானங்களின் குருபூசை:

ஸ்ரீ நடிகிவாய மூர்த்திகளுக்குப் பின்னர் இவ்வாதீன ஞானபீடத்தில் வீற்றிருந்தருளிய மகா சந்நிதானங்கள் சிவபரிபூரணமெய்திய திருநட்சத்திர நாட்களில் அக் குருமூர்த்தங்களில் சிறப்பு அபிஷேக ஆராதனே வழிபாடுகள் நடைபெற்று வருகின்றன.

22-வது குருமகா சக்கிதானமாக விளங்கிய ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக மூர்த்திகளின் குருபூசைத் திருகாளில் (பங்குனி – திருவோணம்) சிறப்பாக அபிஷேக ஆராதணகள் கடைபெறும். அன்று சிறக்த தேவார ஓதுவா மூர்த்தி ஒருவர்க்கு ஆயிரம் வெண் பொற்காசுகள் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகா சக்கிதானமவர்களால் வழங்கியருளப்படும்.



கூடுக்கு இதிக்கள்ளது. பிருந்தனை மி.வி.வி.வி. மாந்தி முறித்திருக்கு இதிக்கு இது அரசு மேற்று நேரியோதிய மேற்றுக்கு அரசு முறித்திருக்கு

companie page



enter and a second control of the second control of the second of the se

and plants, the second of the second second days

### திருக்கயிலாய பரம்பரைத்

# திருவாவடுதுறை ஆதீனச் செப்பேடுகள்

[ ஆதீன சரசுவதி மகால் நூல்நிலய ஆய்வுமையம் அரிய கையெழுத்துப் பிரதிப்புலம். 📗 🛶 🔒 💛 😘

Transfer and motivation of the Committee of the Committee

THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF PROPERTY OF THE PROPERTY OF TH

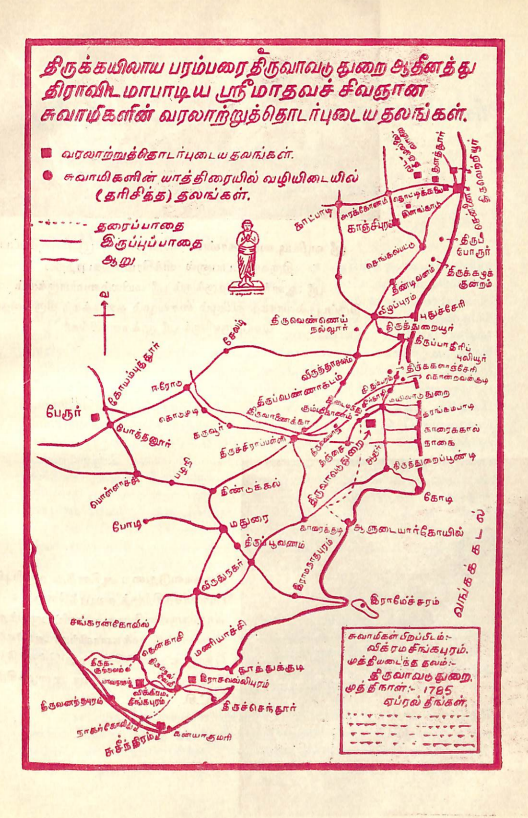
இவ்வாதீனத்தில் தினக்தோறும் கிகழவேண்டிய பூசை மற்றும், மாகேசுவர பூசைக்கும் திருமடத்திற்குச் சொந்தமான திருக்கோயில்களின் கித்திய வழிபாட்டிற்கும் அரசர்களாலும், மக்களாலும் பல விதங்களில் கொடைகள் வழங்கப்பட்டன. இக்கொடைகளே இவ்வாதீனத்தில் உள்ள <mark>ஐம்பதிற்கு மேற்பட்ட செப்பேடுகளால் நாம் அறியலாம். இச் செப்பேடு</mark> கள் தமிழ், வடமொழி, தெலுங்கு முதலாண மொழிகளில் அமைக்துள்ளன, இப்பகுதியில் சுருக்கமாக இவ்வாதீனச் செப்பேடுகளின் விபரத்தை அறியலாம், இவைகள் இன்றும் பாதுகர்ப்பாக வைக்கப்பட்டுள்ளன.

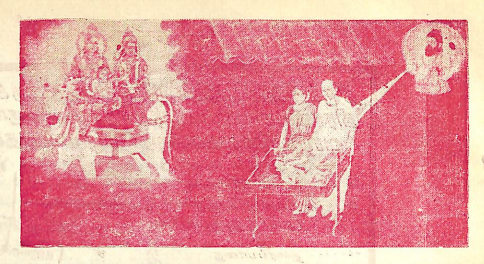
- மாறவர்மன் குலசேகர பாண்டியனின் 16ஆம் ஆட்சி ஆண்டில் மிழஃக் கூற்றத்துத் தனியூர் திருப்பெருந்துறையான பவுத்திர மாணிக் கச் சதுர்வேதி மங்கலத்து உடையார் கோயிலில் கீழ்க்கூற்று மஞ்சக் குடி யுடையான் உய்யவக்தான் திருகோக்கழகியார் தொண்டைமான் தன் பிறந்தநாளில் திருவாதவூரரை எழுந்தருளச் செய்து அவர்க்கு முன்பு திருவாசகம் ஓதச்செய்தான். அதற்கு எயூர்மங்கலம் கொடை யாகக் கொடுக்கப்பட்ட செய்ற கூறப்படுகிறது.
- 2 வடவெள்ளாருன சுந்தரபாண்டிய வளநாட்டுக் குட‰க் கோட்டை அரசு சிவந்த பெருமாளான தேவராயர் மழவராயர் கி. பி. 1438இல் திருப்பெருந்துறைக்குக் கொல்லன் வயலேக் கொடையாக அளித்த செய்தி கூறப்படுகிறது.
- அரசு நீஃயிட்ட விசைய ரெகுநாத சசிவர்ணப் பெரிய உடையாத் தேவர் மகன் முத்து வடுகனுத பெரிய உடையாத் தேவர் திருவாவடு துறை பண்டார சன்னதியில் அம்பலவாண பூசைக்கும் மாகேசுவர பூசைக்கும் காளந்தி ஏந்தல் கொடை (கி. பி. 1767) கூறப்படுகிறது.
- 4 முத்து வடுகளைப் பெரிய உடையாத்தேவர் திருவாவடுதுறை பண்டார சன்னதியில் அம்பலவாண சுவாமிக்கும் மாகேசுவர பூசைக் கும் பேட்டைத் தலம், வழிசாரி, ஏற்றுமதி, இறக்குமதிக்கு மகமை வசூல்செய்து அளித்தது. பல வணிகர்களும், பற்பல சாதியாரும் இராமலிங்கப் படியில் குறுணித் தானியம் அளிக்கவேண்டும் என்ற செய்தி காணப்படுகிறது.

- 5 திருமங்கலம்பேட்டையில் 56 தேசத்தில் பலர் சரசுவதி பண்டாரம் அவர்கட்கு மதுரை ஆயிரங்கால் மண்டபத்தில் சித்திரைத் திருவிழா முதல் திருவிழாவில் சுந்தரேசர் மீடுட்சியை எழுந்தருளச்செய்து மண்டகப்படி, 25க்கும் மேற்பட்ட வணிகப்பொருள்கள் கூறப்படு கின்றன (கி. பி. 17.46).
- 6 துறையூர்ப் பாளையக்காரர் துரைலிங்கா ரெட்டியாரய்யனவர்கள் காரியத்துக்குக் கர்த்தரான முத்து வசவா ரெட்டியார் வாசல் பிரதானி நந்தியப்பபின்ளே மேலேச்சிதம்பரம் இரத்துனகிரியாகிய திருப்பைஞ் ஞீலியில் நீலவனநாதசுவாமி வீசாலாட்சி வழிபாட்டுக்கு முகவனூர் உறவின் முறையார், காரகுடி உறவின் முறையார் சிவப்பிரகாசசாமி சன்னதியில் சடை அம்பலவர்ணத் தம்பிரான் அவர்கள் கையில் கொடை (1738) மேலேச் சிதம்பரம் எனக் கேர்வை மாவட்டத்துப் பேரூரைக் கூறுவர், இங்கு இரத்தினகிரி மேலேச் சிதம்பரம் என அழைக்கப்படுகிறது.
- 7 உய்யக் கொண்ட சோழ வளநாட்டுப் பிரமதேயம் கோட்டைக்கரை திருவீழிமிழில் தேசி நிவந்தேசர சுவாமிக்கு மல்லூர்பற்று கீழ்முகம் மேல்முகம் பிறபகுதி குடியானவர், மகாசனங்கள் கொடை, 100 கல நெல்லுக்கு நாழி விழுக்காடு கூலிப்பிச்சை. 44 ஊர்களுக்கு மேல் கூறப்படுகின்றது. (1690)
- 8 சேதுபதி ரகுநாத தேவர் காலத்தில் ஆவுடையார் கோயிலுக்கு அழகப்பத் தொண்டைமாளுர் புதுவைக்கோட்டை. புல்லக்குடி முதலிய ஊர்களில் கொடை (1680) அளித்த செய்தி காணப்படுகிறது.
- 9 தஞ்சை ரகுநாதநாயக்கர். காலத்தில் திருப்பெருந்துறைக்கு கொடை.
- 10 திருமலே சேதுபதி கர்த்ததேவர் காலத்தில் ரிலம் விலேப்பிரமாணச் செப்பேடு.
- 11 குருவிக்கரம்பை கிலம் விஃப்பிரமாணம் முற்றுப்பெருத செப்பேடு.
- 12 திருமலே சேதுபதி ரகுநாத தேவர் **மதுரைத் திருமலே நாயக்கரய்யன்** பொருட்டும் தளவாய் சேதுபதி கர்த்த தேவர் பொருட்டும் அவர்கள் நலனுக்கர்கத் திருப்பெருந்துறைக்குக் கொடையும் (1660) பரதேசி முத்திரையும் கூறப்படுகிறது.
- 13 திருமலே சேதுபதி ரகுள்ததேவர் அம்பலத்தாடும் பண்டாரம் அவர் கட்குப் பரதேசி முத்திரை அளித்தது. பல சீமைகள், நாடுகள் கூறப்படுகின்றன (1660)
- 14 தருவாவடுதுறை அம்பலவாண பண்டாரசன்ன தியவர்கட்கு வட மண்டலத்து முதலிநாயக்கர் சின்னச் சொக்கலிங்க நாயக்கர் மடம் கட்டிக் கொடுத்தது (சுசீந்தரம்) நாஞ்சிநாட்டுத் தாணுவன் சாத்தன் மீன அளித்தார் (கொல்லம் 797) பின்னர் கல் மடம் கட்டப்பட்டது. நாஞ்சு நாட்டு அனுமகே தன நல்லூர். தேரூர்ப்பற்று, உதிரப்பட்டி, கோட்டாறுபற்று பஞ்சவன் காட்டுவினே புதுமடம் ஆகியவை

- கூறப்பெறுகின்றன. வடம‰யப்ப பிள்ளே பிரிவு நாராயணப்பய்ய<mark>ன்</mark> பண்டாரச்சீடரான மவுனப் பண்டாரம் வசம் கொடை (கொல்லம் 826) (கி. பி. 1621; 1650)
- 15 சேதுபதி ரகுதை தேவர் அம்பலத்தாடும் பண்டாரம் அவர்கட்குப் பரதேசி முத்திரை திருப்பெருந்துறை, க‰்யூர் (1667)
- 16 முத்து ராமலிங்க விசைய ரெகுறைத சேதுபதி காலத்தில் ஆவுடையார் கோயில் கொடை. பல ஊர்கள் குறிக்கப் பெறுகின்றன. செய் குறிக்கம் என்ற நில அளவைகள் கூறப்படுகின்றன. (1771)
- 17 வள்ளல் முத்து வணங்காமுடித் தொண்டைமானர் திருவாவடுதுறை மடத்துக்குக் கொடை. அழுஞ்சு ஏந்தல் (1663)
- 18 மேலவர் திருவாவடுதுறை மடத்துக்கு மாகேசுவர பூசைக்குக் கொடை. (1663) இதில் தொண்டைமான் யூகி (பெருங்கதை) என்றும் கலிங்கம் வென்ற கருணுகரன் என்றும் பாராட்டப் பெறு கின்ருன். அவ்வை, ஆழ்வார் பாடல்கள் கூறப்பெறுகின்றன.
- 19 பிழைஃக் கூற்றத்து ஈடுவில் கூறு பிரமதேயம் தனியூர் திருப்பெருந் துறைக்குக் கொடை, பலர் பெயரில் இறங்கல் மீட்ட பெருமாள். பிழை பொறுத்த பெருமாள் (1627) என்ற பெயர்கள் உள்ளன.
- 20 பீமாஜி விஸ்வபண்டதரப்யன் கொடை சேமன் கோட்டைபைரவ சுவர்பிக்கு, அம்பலத்தாடும் பண்டாரம் வசமாக நாடு மாகாணம். சீமை, பல கூறப்படுகிறது. (இவர் மராட்டிய அதிகாரியாக இருக்கலாம்)
- 21 வீரபாண்டியக் கட்டபொம்மன் (1778) இருச்செந்தூர்க்கு விட்ட கொடை. கூறப்படுகிறது. சொந்தக் கிராமம், உம்பளக்கிராமம். சிறுபாட்டுக் கிராமம் அமரக் கிராமம் என்ற நான்குவகைக் கிராமங்கள் கட்டபொம்மனுக்கு உரிமையாக இருந்தது கூறப்படுகின்றன. கவிழ்த் திக்கட்டினகிரகத்திற்கு வருடம் குறுணி தானியம் கொடுக்கவேண்டும். நெல் ஈரம், பதர் தூத்திக் கொடுக்கவேண்டும் என எழுதப் பெற்றுள்ளது.
- 22 மைசூர் கிருஷ்ணராச உடையார் (1765) காலத்தில் தளவாய் வீரராசய்யன் காலத்தில் கோயமுத்தூரில் குறிக்கார மாதய்யன் ஆட்சியின் போது சங்கரய்யன் மகே விங்கமாள் கொடை.காசியில் அன்ன தானம் செய்ய எட்டுவகைப் பலர், பட்டக்காரர். செட்டுக்காரர் (வணிகர்) கூறப்படுகின்றனர். கண்டிராயன் என்ற நாணயம் கூறப்படுகின்றன. 2 "திராவிட அட்சரத்தில்யிர்தத் தாம்பிர சாசனம் எழுதினவன் நீலகண்டம் 'என்றும், இந்த அட்சரம் கொத்தினவன் கிசுவகர்ம வங்கு சம் ஆனர்தா சாரி என்றும் கூறப்படுவதால் செப்பேட்டில் எழுதும் முறையை முதல் முறையாக அறிகின்றேம். செப்பேட்டில் எழுதும் முறையை முதல் முறையாக அறிகின்றேம். செப்பேட்டு எண் 24-இல் ஓலேயில் எழுதுவதை நெட்டெழுத்து

- 49 செங்கால் நாட்டு பிள்ளமார் பட்டயம் (1755) திருப்பெருந்துறையில் ஆனி, மார்கழித் திருவிழாவுக்கு அம்பலத்தாடும் பண்டாரம் வசம் கொடை கொடுத்தது.
- 50-55 ஆறு (தமிழில்) மராட்டியர் செப்பேடுகள்.
  முதலாம் சரபோசி செப்போடு—3 (காலம் 1711—1729)
  துக்கோசி செப்பேடு—2 (காலம் 1729—1735)
  அமர்சிங் செப்பேடு—1 (காலம் 1787—1798)
  இவற்றில் அமர்சிங் (அமரசிம்மன்) செப்பேடு முதல் முறையாகக் கிடைத்துள்ளது குறிப்பிடத் தக்கது. அஞ்சு சாதி பஞ்சகம்மாளத்தார் திருவிடைமருதூர் கொடை பற்றிய செப்பேடு (1793)
- 56-61 ஆறு தெலுங்குச் செப்பேடுகள் ; முத்துவீரப்ப நாயக்கர் சேப்பேடுகள் — 3 விஜயரங்க சொக்கநாத நாயக்கர்செப்பேடுகள் — 2 மங்கம்மா (1694) செப்பேடு—1
- 62-72 11 செப்பேடுகள் விஜயாகர பரம்பரைச் செப்பேடுகள் விசயாகர மன்னன் வெங்கடபதியகா ராயர் வடமொழிச் செப்பேடு 1. (ஒரே வீளயத்தில் 11 செப்பேடுகள் உள்ளன) 11 இதழ்கள் கொண்ட இச்செப்பேடு முழுமையாகக் கிடைத்துள்ளது. செப்பேட்டுக்குரிய வீனயம், கட்டாரி, பன்றி, சூரிய, சந்திரர் அடங்கிய விசயாகர அரசர் முத்திரையுடன் கிடைத்துள்ளது.
- 73 சகலகலாவல்லி மா‰ என்ற குமரகுருபரசுவாயிகள் பாடிய பதிகத்தை செப்பேட்டில் எழுதி வைத்துள்ளனர்.
- 74 அறந்தாங்கி அரசு ஏகப்பெருமாள் தொண்டைமானர் பொன்னம் பலத் தொண்டைமானர் சூரிய தேவர் தொண்டைமானர் செப் பேடுகள்—4. (16-ஆம் நூற்ருண்டு கலியுகராமன் பொன் என்ற நாணயம் கூறப்பெறுகிறது).
- 75 ஒரு செப்பேட்டில் விஜயங்கரமன்னர் கிருஷ்ண தேவராயர் (1518 கூறப்பெறுகின்ருர்.)
- 76 பூமலர் திருவும் பொருஞ்செய மடக்தையும் எனத்தொடங்கும் வீரப் பாண்டியனின் கான்காம் ஆண்டுச் செப்பேடு திருப்பெருக்துறைக்குக் கொடை.
- 77 மிழஃக் கூற்றத்து முதலிகள் செப்பேடு (1516) திருப்பெருந் துறைக்குத் திருப்பணி.
- 78 ஒரு பாண்டிய தேவன் பெயர் பொறித்த பழைய செப்பேட்டின் நகல் (1403)





ஸ்ரீ வழியடிமைகொண்ட நாயகி சமேத ஸ்ரீ சிவந்தியப்பர் திருவருட்பயனுல் விக்கிரமசிங்கபுரத்தில் ஸ்ரீ ஆனந்தகூத்தருக்கும் ஸ்ரீ மயிலம்மையாருக்கும் திருப்புதல்வராகத் தமிழும் சைவமும் தழைக்கத் திருவவதாரம் செய்தருளினர் ஸ்ரீ முக்களர்லிங்கர்



திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து முனிபுங்கவர்கள் பாவநாசத்திற்குத் தலயாத்திரையாக எழுந்தருளியபோது பள்ளிப்பருவத்துச் செல்வர் ஸ்ரீ முக்களாலிங்கர் அவர்களேத் தொழுது வணங்கித் தமது இல்லத்திற்கு எழுந்தருளி அமுதுண்ண அழைக்கின்ற காட்கி.

(mug

the trade who high a not title a digneration that the more manager

# ஸ்ரீமத் மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் வரலாறு

(காலம் கி. பி. 1755 — 1785)

# முனிவர்களும் தலயாத்திரையும்:

தமிழ் மக்கள் உய்யும் வண்ணம் இந்த ஆதீனத்து உபய சந்நிதா னங்களும், தம்பிரான் சுவாமிகளும். அடியவர் கூட்டங்களும், அடிக்கடி தபிழ் நாட்டிலே சிவதல யாத்திரை செய்து அங்குள்ள அன்பர்கட்கு அனுக்கிரகம் புரிந்து சிவபத்தி குருபத்தி அடியார்பத்தி முதலியன குன்ருமல் தமிழ் மொழியையும் சித்தாந்த சைவ சமயத்தையும் வளர்த்து வருவா ராயினர். சில சமயங்களில் அற்புதச் செயல்களால் மக்களே வசமாக்கி ஆதீனத்துக்கு அடிமைப் படுத்தி அன்புவளரச் செய்தனர். பலருக்கு நோய்களேப் போக்கி உபகாரமும் செய்து அவர்களால் மனமுவந்து கொடுக்கப்பட்ட பொருள்களேத் தம் ஆதீனத்திலே சேர்த்தும் வந்தனர். தம்பிரான்களில் பலர் வித்துவான்களாகவும் மந்திர சித்தி பெற்றவர்களா கவும் மருத்துவமுறையிலே தேர்ந்தவர்களாகவும் இருந்து ஆதீனத்துக்குப் பல்லாற்ருனும் நன்மையும் நன்கு மதிப்பும் உண்டாகுமாறு செய்து வந்தனர். ஞான தேசிகர்கள் உலகுக்குப் பயன்தரத்தக்க தம்பிரான்கள் முகமாக எல்லாவற்றுனும் மக்கட்குப் பயன் பட்டு வந்தனர். அதனுல் அரசரும் அரசச் செல்வமுடைய பிரபுக்களும் தமிழ்மொழி வடமொழி வல்ல பெரும் புலவர்களும் பொது மக்களும் அடிக்கடி வந்து ஞான தேசிகரைத் தரிசித்து அளவளாவியிருந்து மகிழ்ந்து செல்வர், ஆதீனத்தின் புகழ் தமிழ்நாடு முழுவதும் பரவத்தொடங்கியது.

## முக்களாலிங்கர் பிள்ளேப் பருவம் :

மகத்துவமிக்க அகத்திய முனிவர் வரத்தினுல் ஏழு தலேமுறை வரையும் அருட்புலமை ரிரம்ப வரம்பெற்ற பரம்பரைச் சைவ வேளாளர் குலத்திலே ஒரு குடியிலே ஆனந்தக் கூத்தர் என்பவர் ஒருவர் இருந்தார். அவர் குருபத்தி, சிவபத்தி, அடியார் பத்திகளில் சிறந்தவர். மற்றும் கல்விச்செல்வம் போலவே பொருட்செல்வமும் ஒருங்குடையவர்.

திருவருட்செல்வமும் வாய்க்கப் பெற்றவர். அவர் மணேவியார் அருந்ததியன்ன பெருந்துதிக்குரிய மயிலயம்மையார் என்பவர். அவ் வம்மையார் திருவயிற்றிலே, ஏழாவது தஃமுறையாகத் தமிழ் நாடு செய்த தவத்தானே ஒரு சற்புத்திரர் திருவவதாரம் செய்தனர். முக்களாலிங்கர் என்னும் பிள்ளேத் திருநாமத்துடன் அவர் நாளொரு மேனியும் பொழுதொரு வண்ணமுமாக வளருவாராயினர். அக்குழந்தை வளர வளர ஒழுக்கம் அன்பு அருள் முதலிய நற்குணங்களும் வளர்வன வாயின.

இவ்வாறு, ஒருசமயம் துறைசை ஆதீனத் தம்பிரான்கள் சிவதல யாத்திரை செய்து கொண்டு பாண்டிவள நாட்டிலே பொதியில் மலேச் சாரலிலே பாவநாசம் என்னும் திருப்பதிக்குச் சென்று சிவதரிசனம் செய்து விக்கிரமசிங்கபுரத்தின் வழியே வருவாராயினர். அப்பொழுது அவ் வழியே அத்தம்பிரான்கள் உள்ளத்தைக் கொள்ளே கொள்ளும் ஒரு பிள்ளே பருவத் திருவுருவம் தோன்றியது. தம்பிரான்கள் அந்த உருவெரளியைக் கண்டு வியந்து அசைவற நின்றுவிட்டனர். அதுவே சிவஞானவொளியாம் அவ்வெர்ளிப் பிழம்புத் தோற்றத்தை இங்கே ஆராய்வோம்.

### முக்களாலிங்கரும் முனிவர்களும் :

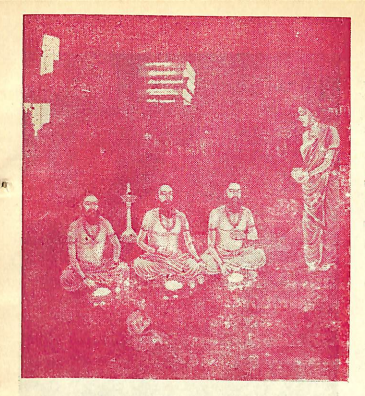
முக்களாலிங்கர் ஐந்து பிராயத்திலே தாய் தந்தையரால் வித்தியா ரம்பஞ் செட்விக்கப் பெற்றுப் பாடசாஃயில் அமர்ந்து கல்வி பயின்று வந்தனர். ஒரு நாள் பள்ளியினின்று வீட்டிற்கு வரும் பொழுது வழியிலே திருவாவடுதுறை முனிவர்களேக் கண்டார். தரிசித்து சுவாமிகள் எல்லோரும் கிருகத்துக்கு எழுந்தருளித் திருவமுது செய்து. பின்பு சென்றருள வேண்டும் என்று பிரார்த்தித்தார். அம்முனிவர்கள் ஆண்டில் இளயவரும் அறிவில் முதியவருமாகிய முக்களாலிங்கர் வழி பாட்டிற்கு இரங்கி, விருப்பத்தோடு உடன்பட்டனர். உடன்பட்ட அம் முனிவர்கள் முக்களாலிங்கர் பின்னர் கிருகத்துக்குப் போயினர். அருமைக் முக்களாலிங்கரின் கருத்தை உணர்ந்து அருந்ததியினம் கிறந்த தாயார் மயிலம்மையார் உபசரிக்கத் திருவமுது செய்து முனிவர்கள் சென் மருளினர்கள்.

முக்களாலிங்கர் தம் கருத்தின்படி அடியார்களே உபசரித்த தாயாரைப் பற்றி ஒரு பாராட்டு வெண்பாக் கூறி மகிழ்வித்தார். அது வருமாறு

> '' அருந்ததிஎன் னம்மை அடியவர்கட் கென்றும் திருந்த அமுதளிக்கும் செல்வி—பொருந்தவே ஆனந்தக் கூத்தர் அகமகிழத் தொண்டுசெயும் மானந் தவாத மயில் ''

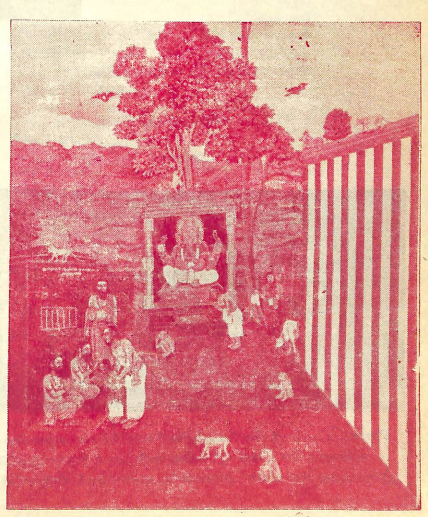
என்பது.

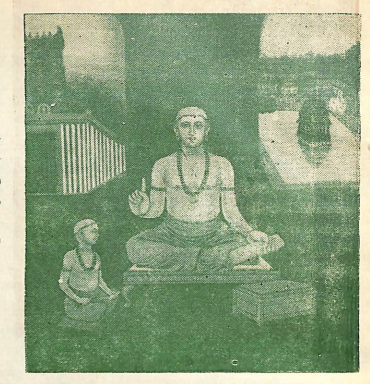
புறத்தே போயிருந்த ஆனந்தக் கூத்தர் வீட்டிற்கு வந்தார். நிகழ்ந்த அற்புதச்செய்திகளேக் கேட்டார். பேரின்பக்கடலிலே முழுகிஞர் முக்களா லிங்கரோடு ஆதீன முனிவர்களிடத்தே சென்ருர், வணங்கிஞர். சத்திகி பாதத்து உத்தமராகிய அந்தப்புத்திரர் பிறவிப்பெருந்துன்பக் கடலினின்றும் கரையேறக் கருதிஞர். அம்முனிவர் பெருமக்களோடு தாம் செல்ல



செல்வர் ஸ்ரீ முக்களாலிங்கரின் வேண்டுகோளே ஏற்று, முனிபுங்கவர்கள் அவர் தம் இல்லம் ஏகி அமுதுகொண்டைருளல்.

ஸ்ரீ ஆனந்தக்கூத்தர் தம் புதல்வரின் விருப்பத்திற்கிசைந்து ஸ்ரீ முக்களாலிங்க ரைச் சைவம் தழைக்கவும் உலகு ரலம் பெறவும் துறைசை ஆதீனத்து முனிவர்கள்பால் ஒப்படைத்தல்.





துறைசையாதீனத்துப் பத்தாவது குருமகா சர்ரிதானம் ஸ்ரீ வேலப்பதேசிக மூர்த்திகள் காலத்தில் சுசீர்திரத்தில் சின்னப்பட்டத்தில் விளங்கிய ஸ்ரீ பின்வேலப்பதேசிக மூர்த்திகளிடம் ஸ்ரீ முக்களாலிங்கர் சைவசர்ரியாசமும், சிவஞானம் எனும் தீட்சா நாமமும், சிவ ஞானேபதேசமும் பெறுதல்.



இன்னப்பட்டம் ஸ்ரீ பின்வேலப்பதேசிக மூர்த்திகள் அருளாண்யின் வண்ணம் செப்பறை ஸ்ரீ அகிலாண்டேசுவரி திருச்சந்நிதியில் ஸ்ரீ சிவஞான சுவாமிகள் அகிலாண்டேசுவரி பதிகம் விண்ணப்பித்தல்.

வேண்டும் என்னும் குறிப்பினத் தக்தையாருக்கு உணர்த்தினர். புத்திரரைப் பிரியத் தக்தையாருக்குச் சிறிதும் மனம் இல்லே. பின்பு அவர் ஒருவாறி இசைக்து வீட்டிற்குத் திரும்பிவிட்டார்.

### ஞாஞசிரியரை அடைதல்:

தந்தையார் நீங்கிய பின்பு முக்களாலிங்கர் ஆதீனத்து முனிவர் களோடு வழிக் கொண்டார். மார்க்கங்களிலுள்ள சிவதலங்களேத் தரிசித்துக் கொண்டு சேர நாட்டிலுள்ள சுசீந்திரத்தை அடைந்தார். மடாலயத்தினுள் புகுந்தார். ஆதீன பரம முதற் குரவராகிய நமச்சிவாய மூர்த்திகளேத் தரிசித்தார். சின்னப்பட்டத்திலே எழுந்தருளியிருந்த ஞானுசிரியராகிய பின் வேலப்ப தேசிகரை ஒடுக்கத்திலே போய்த் தரிசித்துப் பேரன்போடு வணங்கினர்.

## 📑 சிவஞான யோக்கள் என்னும் தீட்சாநாமம் :

முக்களாலிங்கர் ஞானதேசிகரிடத்தே சைவ சந்ரியாசமும் சிவ தீட்சையும். சிவஞான யோகிகள் என்னும் தீட்சா நாமமும் பெற்ரூர். மெய்கண்ட சாத்திரங்களேயும் கேட்டருளிஞர். இவர் அகத்திய மகாமுனி வர் வரத்தால் அவதரித்தருளியவராகலின் எளிதிலே வடமொழிக் கடலும் தென் மொழிக்கடலும் முற்ருருங் குணர்ந்தார். மெய்யுணர்வின் முற்றுப் பேறுடையராய் அமர்ந்தருளினர். ஸ்ரீ வேலப்பதேசிகர் ஸ்ரீ சிவஞான யோகி களுக்கு உபதேசித்தருளிய ஞானைசிரியர் என்பது

> '' எவ்வெவகோட் படுபொருளும் அஞ்செழுத்தின் அடக்கியவற் றியல்பு காட்டி மெய்வகைஅஞ் சவத்தையிலும் நிற்குமுறை ஓதுமுறை விளங்கத் தேற்றி அவ்வெழுத்தின் உள்ளீடும் அறிவித்துச் சிவபோகத் தழுத்தி நாயேன் செய்வினேயும் கைக்கொண்ட வேலப்ப தேசிகன்தாள் சென்னி சேர்ப்பாம் ''

எனக் காஞ்சிப் புராணத்துக் கூறிய குருவணக்கச் செய்யுளால் விளங்கும்.

### நூல்களும் உரைகளும் :

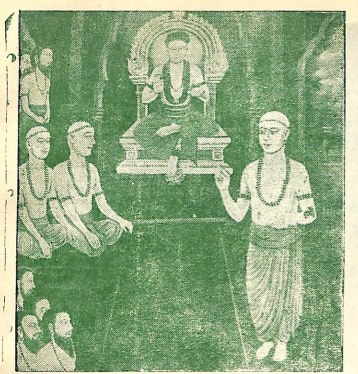
ஸ்ரீ சிவஞான யோகிகள் ஐமதக்கினி முனிவருடைய புதல்வரும், அகத்திய மகா முனிவருடைய முதல் மாணவரும், இடைச் சங்கப்புலவர் ஐம்பத்தொன்பதின்மருள் ஒருவருமாகிய தரணதூமாக்கினி என்னும் தொல்காப்பிய முனிவர் அருளிச் செய்த இலக்கண நூலாகிய தொல்காப்பிய முனிவர் அருளிச் செய்த இலக்கண நூலாகிய தொல்காப்பியத்திற்கு உரையாகிரியராகிய இளம்பூரணர் செய்த உரையாகிய இளம்பூரணமும், சேனுவரையமும், நச்சினுர்க்கினியர் செய்த உரையாகிய நச்சினுர்க்கினியர் செய்த உரையாகிய நச்சினுர்க்கினியமும் எனப்படும்

மூன்று உரைகளினும் உள்ள ஆசங்கைகளே நீக்கித் தெளிவிக்கும் பொருட்டு, அத்தொல்காப்பியத்தின் பாயிரத்திற்கும், முதற் சூத்திரத் திற்கும் சூத்திர விருத்தியெனப் பெயர் பெற்ற பாடியமும், வட மொழித் தருக்க சங்கிரக அன்னம் பட்டியங்களின் மொழிபெயர்ப்பும், நன்னூலுக்குச் சங்கர நமச்சிவாயப் புலவர் செய்த புத்துரையாகிய விருத்தி யுரைத் திருத்தமும் செய்தருளினர். இவை மூன்றும் திராவிட மாபாடியத் துக்கு அங்கங்கள் எனப்படும்.

அன்றியும், சர்வாத்மசம்பு சிவாசாரியார் அருளிச்செய்த கத்தியருப சித்தார்தப் பிரகாசிகையை அவ்வாறே மொழி பெயர்த்து அருளினர். அஃதன்றியும், ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவர் மொழிபெயர்த்தருளிய வார்த்திகப் பொழிப்போடுகூடிய சிவஞான போதத்திற்கு ஆசிரியர் அமைத்தருளிய மெய்ப்பொருள்கள் நன்கு விளங்கும் வண்ணம் திராவிட மாபாடியமெனப் பெயர்பெற்ற விருத்தியுரையும், இலகு வியாக்கியானமாகிய சிற்றுரையும் ஸ்ரீ அருணந்தி சிவாச்சாரியார் அருளிய சிவஞான சித்தியார் சுபக்கத்திற்குப் பொழிப்புரையும் செய்தருளினர்.

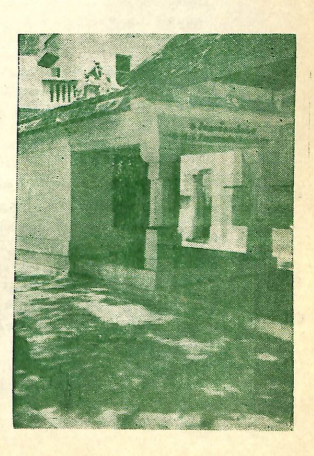
அன்றியும், காஞ்சிபுராணத்தின் முதற்காண்ட மொழி பெயர்ப்பும் சிவாக்கிய சோழ மகாராஜாவின் காலத்திலே கஞ்சனாரிலே அவதரித்தரு னிய ஆசாரிய சரணராகிய ஸ்ரீ அரதத்த சிவாச்சாரியார் என்பார் வைணவமத கண்டனம் செய்து சைவமத ஸ்தாபனம் செய்யும் பொருட்டு நெருப்பிலே பழுக்கக் காய்ச்சிய இரும்பு முக்காலியிலே எழுந்தருளியிருந்து சிவ பெருமானே பரம்பொருளென இருபத்திரண்டு ஏதுக்களாலே நாட்டி யருளிய சுலோக பஞ்சகத்தின் மொழிபெயர்ப்பும், ஸ்ரீ அப்ப தீட்சிதர் அருளிச்செய்த சிவதத்துவ விவேக மூல சுலோகங்களின் மொழி பெயர்ப்பும் செய்தருளினர்.

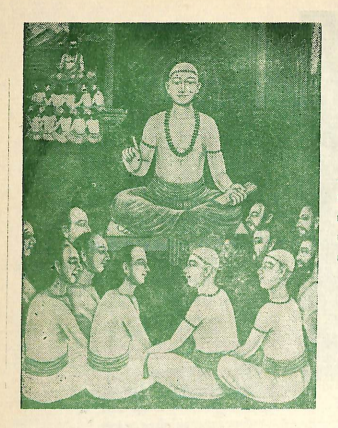
அன்றியும் பெரும்பாலும் உண்மை நாயன்மார் சரிதமுதலியவற்றைத் தழுகிப் பூருவார்த்தமும் அதற்கு எடுத்துக்காட்டாகத் திருவள்ளுவ நாயனர் திருக்குறள் உத்தரார்த்தமுமாகக் கொண்டு சோமேசர் மீது முதுமொழி வெண்பா, யமகருபமான திருவேகம்பரந்தாதி, திருக்ருபமான திருமுல்லே வாயிலந்தாதி, குளத்தூர்ப் பதிற்றுப் பத்தந்தாதி, கலேசைப் பதிற்றுப்பத் தந்தாதி, இளசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, கச்சி ஆனந்தருத்திரேசர் பதிகம் திருவேகம்பர் ஆனந்தக்களிப்பு. செங்கமுகர் விநாயகர் பிள்ளேத் தமிழ், குளத்தூர் அமுதாம்பிகை பிள்ளேத்தமிழ், செப்பறைப்பதி அகிலாண்டே சுவரிபதிகம் மார்கழித் திருவாதிரை உற்சவத்தில் தேவாரம் முதலிய அருட் பாக்கள் ஐந்தும் திருக்காப்பிடப்பட்டுத் திருவெம்பாவை என்னும் திரு வாசகத் திருப்பதிகம் ஒன்றுமே ஆன்மார்த்த பரார்த்தசிவ பூஜாகாலங்களில் ஓதப் பெற்றுவரும் சம்பிரதாயத்தால் சித்த சியம மந்திரமாகத் திருத் தொண்டர் திருநாமத்தை ஒதியுய்ய வேண்டுவோர் கருத்துத் தடையுரு வண்ணம் திருத்தொண்டர் திருநாமக்கோவை, ஆதிபரமாசாரியராகிய நமச்சிவாயமூர்த்திகள்மீது மாலே முதலிய பிரபந்தங்களேச் செய்தருளினர்.



திருவாவடு துறை திருமடாலயத்தில் ஸ்ரீ நம்சிவாயமூர்த்திகள் சந்நிதயில் பதிஞேராவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ பின் வேலப்பதேசிக மூர்த்திகள் திருமுன்னர் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் தாமியற்றிய சிவஞானபோதத்"திராவிட மர்பாடியத்தை அரங்கேற்றஞ் செய்தருளுதல்.

ஆதீனத்திற்குச் சொந்தமான திருகெல்வேலி மாவட்டம் விக்கிரமசிங்கபுரத்தில் உள்ள ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவர்மிகள் திருக்கோயில்

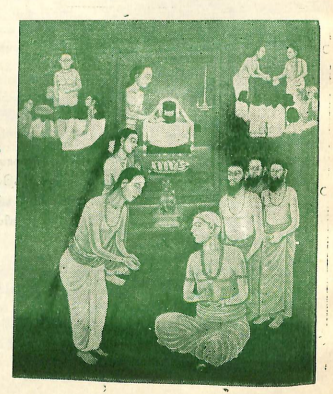




அகத்திய முனிவர் பன்னிரண்டு மாணவர்களுக்கு வேதசிவாகமக் கருத்துக்களே உணர்த்தியது போல, ஸ்ரீ சிவஞான சுவாமிகள் பன்னிரு மாணவர்க்குச் சிவாகம சித்தாந்த உண்மைகளே உபதேசித்தருளுதல்.

### முன் னெருகாலத்தில்

திருஆலவாய் அவிர்சடைக்கடவுள் தருமியெனும் ஏழை அந்தணர்க்குப் பாடல் எழுதிக்கொடுத்துச் செண்பகப் பாண்டியனிடத்தில் பொற்கிழி பேறச் செய்தது போல, திருப்பாதிரிப்புலியூரில் ஏழை அந்தணர் ஒருவர் பொற்கிழி பெற்றுத் தம் வறுமையைப் போக்கிக்கொள்ள ஸ்ரீ சிவஞான சுவாயிகள் "வரையேற விட்டமுதல்" என்று தொடங்கும் செய்யுளே இயற்றிக் கொடுத்தருளுதல்.



அன்றியும். மரபட்டவணே எனப்பெயர் பெற்ற திருவாவடுதுறை ஆதீன சாம்பிரதாயக் கட்டணேயைத் தருமபுர ஆதீனத்தார் மறுத்து எழுதிய தற்கு மறுப்பின் மறுப்பு என ஒன்று செய்தருளிஞர்.

#### க்குக்கு கூடியு சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டனச் செய்தி**கள்** :

சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டன மென்பது சித்தாந்தமரபும், அதன் கண்டனமும், மற்றதன் கண்டனமும் என மூன்ரும். இம்மூன்ற இவள் சித்தாந்த மரபு எழுதினவர் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தாருள் ஒருவ ரென்பர். சித்தாந்த மரபு கன்டன கன்டனத்துத் தொடக்கத்தில்

்ரோயில் இ '' குழறுபாடாய் அகப்பட்ட தொன்றனேத் தம்மாற் குறிக்கப் பட்டோர் கொண்ட மர்பென மயங்கிக் கொண்டு ''

நிப்படு நிக்கில் ''..... அவ்வாறு கூறுவார் ஈண்டு யாருமில்லே. என்றும் பகுதி 34ல் ''..... அவ்வாறு கூறுவார் ஈண்டு யாருமில்லே. எவரோ குழறுபடையாக எழுதி வைத்த தொன்றினக் கைப்பற்றிக் குற்றங்கூறப் புகுந்தீர். பொய்யர்க்குப் பொய்யர்ய பொய்யினுன் ' என்றது போல, நும் அறிவின் குழறுபடைக் கேற்பவே அதுவும் குழறுபடையாய் நுமக்குவந்து வாய்த்தது ''

என்றும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானசுவாமிகள் அருளிச்செய்வதால், சித்தாக்க மரபு என்னும் நூல் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துப் பிரமாண நூல்களில் ஒன்றன்று என்பது அறியப்படும்.

மேலே காட்டப்பட்ட ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானசுவாமிகளது திரு வாக்குகளால் 'சித்தார்த மரபுநால் குழறுபடையான நாலென்பதும் அஃது அராமதேயியாகிய எவராலோ எழுதப்பட்டதென்பதும், திருவாவடுதறை ஆதீனத்து மரபு அன்று என்பதும் தெளிவாகும். ஆணல் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் இந்தச் 'சித்தார்த மரபு' நூலே மறுத்த சித்தார்த மரபு கண்டன கண்டனம்'' அருளிச் செய்தவாறு என்ன? என்னும் விரைப்பீன் நிகழ்வதாகும். ஆசங்கித்தற்குரியன அல்லரதவற்றை ஆசங்கித்துக் குற்றம் போலச் சிலவற்றைக் கண்டன நூலார் கூறினமையின் அவற்றின் பொருர் தாமையை அறிவித்தற்கு மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் 'கண்டன கண்டனம்' அருளிச் செய்தார்கள்.

### போற்றத்தக்க கண்டன நூல்கள் :

கண்டன நூல் என்ற மாத்திரத்தில் இக்காலத்தில் சிலருக்கு ஒரு வகை வெறுப்பு ஏற்படக் காண்கின்ரேம். அங்ஙனம் வெறுப்பு ஏற்படக் காரணம் இல்லாமலில்ஃ. இடைப்பட்ட காலத்தில் ஏகான்மவாதிகளும், வைணவர்களும் சைவ தூஷணம் செய்த காலத்தில் அவர்கள் எழுதிய நூல்களிலும் அதற்கு மறுப்பாக எழுந்த நூல்களிலும் சில இடங்களில் நூல் எழுதிஞர் மீதும் நூலில் கூறப்பட்டார் மீதும் வசைமொழி அடுக்குகள் காணப்படுகின்றன. ஆஞல், முற்காலத்துக் கண்டன நூல் களில் விஷயங்களின் பொருந்தாமைமட்டும் விளக்கப்படும்,

இங்ஙனம் இரண்டற்கும் வேற்றுமை பெரிதாகலின். முற்காலத்துக் கண்டன நூல்கள் போற்றத்தக்கனவேயாகும். அன்றியும், அவற்ருல் விளேயும் பயன்களும் பலவுள. இந்தக் காரணம் பற்றியே ஒருசாரார் இந்நூல்களே எதிர் நூல் (Controversial Literature) எனப் போற்று வாராயினர்.

காஞ்சீபுரத்திற்குத் அன் றியும். தலயாத்திரையாக கொவண்ணமல் ஆதீனத்துப் பண்டாரச்சர்நிதிகள் '' சிவஞான சித்தியாரில் ' என் னேயிப்பவத்திற் சேராவகையெடுத்து ' என்னும் செய்யுளில், 'எடுத்து' என்னும் சொல்லுக்குப் பொருள் என்னே '' என்று கம் ஆகீனத்து இயற்றிய சிவசமவாத உரையின் நோனப்பிரகாச முனிவர் கொளிக்கும் வண்ணம் சிவஞான யோகிகளிடத்தே விவைவித்தபோது ் எடுத்து ் என்னும் சொல்லுக்குச் சிவசமவாதவுரை மறுப்பென ஒன்றும். அகன் மேற்பிரதி கண்டனம் உண்டாயவழி மேல் மறுத்த மறுப்ப குகர்க்க உரையாளரால் போழப் படாதவாறு 'எடுத்து' என்றும் சொல்லுக்கு இட்டவயிரக்குப்பாயமென ஒன்றும் கொளுள சித்தியா ருக்கு ஞானப்பிரகாச முனிவர் இயற்றிய உரை முற்றும் போலியுரை என விளைக்கச் சிவச்மவாத உரை மறுப்பு என ஒன்றும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவகான போகிகள் செய்தருளினர்,

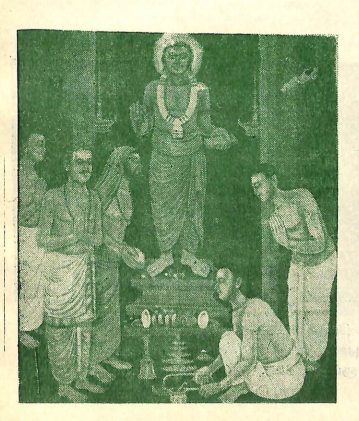
அன்றியும், கம்பராமாயண காவியம் ஒன்றுமே தமிழில் சிறந் திருப்பது எனச் செருக்கொடு கழறிய காஞ்சீபுரத்து வைணவர்கள் வாயை அடக்கக் கரு அக்கம்பராமாயணத்து நாந்தியாகிய 'நாடிய பொருள் கை கூடும்' என்னுஞ் செய்யுள் முற்றும் குற்றமே எனச் சங்கை செய்தவழி, அவ் வைணவர்கள் அச்சங்கைக்கு உத்தரஞ் சொல்ல வியலாமல் மிகவும் வருந்தித் தெரியாது பிதற்றினும் எனச் சொல்லி வணங்கித் துதித்த வழி ஸ்ரீ சிவஞான யோகிகள் மகிழ்ந்து உத்தரங் கூறி அந்த வைணவர்களே உவப்பித்தருளினர். அச்சங்கை யுத்தரங்களே வரைந்த அந்த நூலுக்குக் "கம்பராமயாண முதற் செய்யுட் சங்கோத்தர விருத்தி" என்று பெயர் வழங்கி வருகின்றது.

அன் றியும், திருவாரூர் வயித்தியநாத நாவலர் இயற்றிய இலக்கண விளக்கத்தில், எழுத்ததிகாரம் சொல்லதிகாரம் முதலியவற்றிலுள்ள வழுக் களே வெளியிடக் கருதி இலக்கண விளக்கச் சூருவளி என ஒன்று செய் த**ருளி**னர்.

திருளவுக்கரசு நாயஞர் கடலினின்றும் கரையேறிய திருப்பாதிரிப் புலியூர்ச் சிவாலயத்தின் கண்ணே சில வித்துவான்களும் பிரபுக்களும் கூடிய சபையில் நூறு பொன்னேக் கிழியாகக்கட்டிவைத்து "கரையேற விட்ட முதல் வாவுன்னே அன்றியுமோர் கதியுண்டாமோ" என்று ஈற்றடி



**விக்கிரமசிங்கபு**ரத்தில் திருக்கோயில் கொண்டருளும் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் அருள் திருவுருவம்.



ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள்பால் பெரும் ஈடுபாடுகொண்ட பாலவந்தம் ஐமீன்தார் ஸ்ரீ பாண்டித்துரைத் தேவர் சுவாமிகள்ப்பரிபூரணமேய்திய சித்திரை ஆயில்யத் திருநாளன்று விக்கிரமசிங்கபுரத்தில் திருக்கோயில்கொண்டு விளங்கும் சுவாமிகளே ஆண்டுதோறும் வழிபடுங் காட்சி.



திருவாவடு துறை – ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் பரிபூரணமெய்திய **திருக்கோயில்** சிவானந்தப்பேறு: 17–4–1785 - சித்திரை - ஆயில்யம்



மேல்கண்ட திருக்கோயிலினுள் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகளின் திருவடிமலர்கள், இத் திருவடிமலர்களுக்கு நாள்தொறும் வழிபாடுகளும், சித்திரை ஆயில்யத்தில் சிறப்பு வழிபாடுகளும் நடைபெற்று வருகின்றன.

எடுத்துக்கொடுத்து. இந்தச் செய்யுளப் பூர்த்திசெய்பவர் ''இந்தப் பொற் கிழியை எடுத்துக் கொள்ளலாம்'' என்று சொன்ளுர்கள், அப்பொழுது யாத்திரையாக வந்தருளிய சிவஞானயோகிகள் ஆலயத்துக்கு எழுந்தருளுங் கால் அங்கு நிகழ்ந்த இச்செய்தியை உணர்ந்து ஒரு ஏழைப் பிராமணரை நோக்கி அப்பொற்கிழியை எடுத்துக்கொள்ளும்படி கட்டளேயிட்டு,

> "வரையேற விட்டமுதஞ் சேந்தனிட வருந்திணே வல்லின மென்ருலும் உரையேற விட்ட முதலாகுமோ வெணச் சித்தென்றுரைக் கிலென்ஞம் நரையேற விட்ட முதஞளவஞக் கொண்டு நறும் புலிசை மேவும் கரையேற விட்டமுதல் வாவுன்னே யன்றியு மோர் கதியுண்டாமே"

என்ற ஒரு செய்யுளப் பேசுவது போலப் பூர்த்தி செய்தருளினர்.

இவ்வண்ணம் ஸ்ரீமத் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் இரு மொழிக்கும் செய்த தொண்டுகள் பல, திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தின் ஞானக் கண்ணுக செந்தமிழ்க் காவலராக, இலக்கண வரம்பினேயும் சமயவரம்பினே யும் பாதுகாக்கும் சிவஞான வள்ளலாகத் திகழ்ந்து சகாப்பதம் 1708க்குச் சரியான விசுவாவச ஆண்டு சித்திரைத் திங்கள் எட்டாம் நாள் (17-4-1785) ஞாயிற்றுக் கிழமை சிவானந்தப் பெருவாழ்வு அடைந்தார்கள்.

> ''மன்னும் விசுவா வசுவருட மேடமதி யுன்னிரவி நாட்பசுலோ தாயிலியம்— பன்னும் திருவாள னெங்கோன் சிவஞான தேவன் திருமேனி நீங்கு தினம். ''

ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் திருவடி வாழ்க!







# ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானசுவாமிகள் புகழ்மால

க்ஸேதேர் நமச்சி வாயகுரு கருணேக் கடலில் தினேத்தாடிக் கலகப் பாசத் தொடரறுத்துக் காமத் தறியை அறவீழ்த்தி அலேயுஞ் சமயத் தருக்களேக்கீழ் அடிவே ரோடும் அகழ்ந்தெறிந்திட்(டு) அருளின் படாத்தை முகமேற்கொண்(டு) ஆதி வேதா கமங்களெனும் தொலேயா மணிகள் இருமருங்கும் தொனிக்கச் சைவ மதம்பொழிந்து குடுக்க மோடும் உலகமுற்றும் சுற்றும் வெற்றி வாரணமே மலேயா தருளு முனிவர்சிகா மணியே வருக வருகவே வளமார் துறைசைச் சிவஞான வள்ளால் வருக வருகவே.

பொ. பாண்டித்துரைத்தேவர்.

#### திருவாவடுதுறை ஆதீன வெளியீடுகள் 326 பதிரொந்திருமுறை 2-ம் தொகுதி ets. 328 3-ம் தொகுதி ets. 1-50 330 5-ம் கொகுதி -00 ஸ்ரீ மாசிலாமணிப்பெருமான் 333 சகஸ்ரநாமாவளி 1-50 et. 334 திருக்கருவைப் பதிற்றுப்பத்தர்காதி குறிப்புரையுடன் 1-00 335 ஸ்ரீமத் மாதவச் சிவஞானயோகிகள் வீரவ்கு 1-50 05 தொண்டர்தம் பெருமை 336 1-50 337 சிவஞானபோதமும், மாதவச் சிவஞானயோகிகள் பொழிப்புரையும் 1-00 338 சிவாலய பூறை விளக்கம் (தொகுப்பு நூல்) 2-00 341 பொதிகை பாபநாசம் (தலவரலாறு) 2-00 சைவ அநுட்டான விதி - படங்களுடன் 344 3-00 திருவீழிமிழல் வீழிநாதஸ்வாமி 345 அஷ்டோத்தரம், சகஸ்ரநாமம், தல வரலாறு, பதிகங்கள் 5 - 50350 திருவாவடுதுறை ஸ்ரீ கோமுக்தீஸ்வரர் திருக்கோயில் தலவரலாறு (கல்வெட்டுகள் – பதிகங்கள்) · 2-00 352 போற்றித் திருமுறை 2-25 353 திருத்தலப் பயண விளக்கம் 5 - 50

ets. 5-50 சம்பந்தர் தேவாரம் 2-ஆம் திருமுறை 331 es. 7-00 342 திருவாசகம் ets. 15-00 343 சம்பந்தர் தேவாரம் 3-ஆம் திருமுறை ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் அருளிய 347 உரைச் செய்யுள் 8-00 ers. அகத்தியர் தேவாரத்திரட்டு 349 (குறிப்புரையுடன்) ets. 4-50 248 மாணிக்கவாசகர் (அல்லது) நீத்தார்பெரும<u>ை</u> ets. 10-00 (அஞ்சற்செலவு ஷெபிரதி 1க்கு 50 காசுகள்) ets. 20-00 100 கணபதி (வண்ணப் படங்களுடன்) (ரெகார்டு அஞ்சற்செலவு ரு. 4-50) 224 ஆடல்வல்லான் (வண்ணப் படங்களுடன்) ரு. 50-00 (ரெக்கார்டு அஞ்சல் செலவு ரூ. 7-00) 254 கொரைகைக்காரோணப் புராணம் **ரு. 20—00** (குறிப்புரை முதலியன) ் (ரெக்கார்டு அஞ்சல் செலவு ரூ. 10-00) " மெய்கண்டார் ?? (மாத வெளியீடு) ஆண்டு சந்தா 12-00 PITTO-ஆயுள் சந்தா ரு. 125 - 00 பணவிடை (M. O.) மூலம் அனுப்பிப்பெறலாம். "மேலாளர்" தருவாவடுதுறை ஆதீனம், இருவாவடு அறை-609 803.

# திருக்கயிலாய பரப்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதினம் மகா சந்நிதானங்கள்.

| எண்                                                                                                                                           | ஞாஞசாரியர்கள்                           | காலம்              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------|
| 1.                                                                                                                                            | ஸ்ரீ நம்சிவாய மூர்த்திகள்               | Kelin a companient |
| (1) 2 91                                                                                                                                      | (திருவாவடு துறை ஆதீனக் குருமுதல்வர்)    | Elementary .       |
| 2                                                                                                                                             | ஸ்ரீ மறைஞான தேசிகர்                     | 1360-1621          |
| 3.                                                                                                                                            | ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர்                   |                    |
| 4.                                                                                                                                            | ஸ்ரீ உருத்திரகோடி தேசிகர்               |                    |
| 5.                                                                                                                                            | ஸ்ரீ வேலப்ப தேசிகர்                     | 8.60               |
| 6.                                                                                                                                            | ஸ்ரீ குமாரசாமி தேசிகர்                  | 1621-1625          |
| 7.                                                                                                                                            | ஸ்ரீ (பின்) குமாரசாமி தேசிகர் 🛝 📉 💍 💆   | si uposiću umrlesi |
| 8.                                                                                                                                            | ஸ்ரீ மாசிலாமணி தேசிகர்                  | 1625-1658          |
| 9.                                                                                                                                            | ஸ்ரீ இராமலிங்க தேசிகர்                  | 1658-1678          |
| 10.                                                                                                                                           | ஸ்ரீ வேலப்ப தேசிகர்                     | 1678-1700          |
| . 11.                                                                                                                                         | ழூ (பீன்) வேலப்ப தேசிகர்                | 1700-1730          |
| 12.                                                                                                                                           | ஸ்ரீ திருச்சிற்றம்பல தேசிகர்            | 1730-1770          |
| 13.                                                                                                                                           | ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர்                   | 1770-1789          |
| 14.                                                                                                                                           | ஸ்ரீ (வேளூர்) சுப்பிரமணிய தேசிகர்       | 1789-1845          |
| 15.                                                                                                                                           | ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர்                   | 1845-1869          |
| 16.                                                                                                                                           | ஸ்ரீ (மேலகரம்) சுப்பிரமணிய தேசிகர்      | 1869-1888          |
| 17.                                                                                                                                           | ழு அம்பலவாண தேசிகர்                     | 1888-1920          |
| 18.                                                                                                                                           | ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகர்                | 1920-1922          |
| 19.                                                                                                                                           | பூரீ வைத்தியலிங்க தேசிகர்               | 1922-1937          |
| 20.                                                                                                                                           | ்ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிகர்                  | 1937-1951          |
| 21.                                                                                                                                           | ்ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகர் 13-4-1951 முத | ක් 23-9-1967       |
| 22.                                                                                                                                           | ழூ அம்பலவாண தேசிகர் 23-9-1967 மு        | தல் 7-4-1983       |
| 23. ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சிவப்பிரகாச தேசிகபுமாசாரிய சுவாமிகள் 7-4-1983<br>முதல் இவ்வாதீன ஞானபீடத்தில் வீற்றிருந்து அருளாட்சி<br>செய்து வருகின்ருர்கள். |                                         |                    |

## சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

### திருக்கயிலாய பரம்பரைத்

திருவாவடுதுறை ஆதீனம் திராவிட மாபாடிய கர்த்தர் **் மாதவ**ச் சிவஞான சுவாமீகள் இருநூற்குண்டு விழாவில் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 25-வது குருமகா சந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சிவப்பிரகாச தேசிக் பரமாசாரிய म्बाणिक्षं अवांक्षं

# அருளிய ஆசியு

26-4-1985

''வாழ்க அந்தணர் வானவர் ஆனினம் வீழ்க தண்புனல் வேந்தனும் ஓங்குக ஆழ்க தீயது எல்லாம்அரன் நாமமே சூழ்க வையக முந்துயர் தீர்கவே.

### சிவநேயச் செல்வர்களே!

1625-1658 8781-8681

எல்லாம் வல்ல பரங்கருணேத் தடங்கடலாகிய சிவபெருமான் தருவருட்பாங்கால் நமது ஆதீனத்து முனிவர்களுள் முதன் மையாக எண்ணவருக் தவமுனிவர் திராவிட மாபாடிய கர்த்தர் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான போகிகளின் இருநூற்ருண்டு விழா கிமித்தம் தன்னடைக் தார்க்கு இனியனுப் அருளும் ஸ்ரீ மகாலிங்கப் பெருமான் திருமுன்னர்க் கூடியுள்ளோம். சித்தாந்த சைவத்தன் உண்மைகளே இனிது விளக்கு வதும் சித்தாந்த சாத்திர நூல்களுள் முடிமணி நூலாக விளங்குவதும் சிவஞானபோதம் என்னும் நூலேயாகும். இந்நூலுக்குப் பேருரை கண்டருளியமையால் சிவஞான யோகிகள் திராவிடமாபர்டிய கர்த்தர் என வழங்கப்பெறுகின் றனர்,

ﻦﻧﻮﺟﻪﺟﻪﺟﻪﺟ<u>ﻪﺟﻪﺟﻪﺟﻪﺟﻪﺟﻪﺟﻪﺟﻪﺳﯜﺳ</u>

இலக்கியம். இலக்கணம், தருக்கம், கண்டனம், மொழி ( எனும் கைகளில் இவரியற்றிய நூல்கள் இருபத்தொன்பது. இப் அருளிச்செய்துள்ள சிவஞரன பாடியமும் மற்றைய நூல்களும் இசைவத்தமிழுலகம் தம் சமய உண்மையின் மேம்பாட்டி வயும் பி களின் குறையின்யும் வரையறுத்துணர வாய்ப்பமையாது போய் நூல்முமுமைக்கும் அமையாதுபோயினும் தமிழர்தம் பழமையாதும் நிலக்கண நூலாகிய தோல்காப்பியப் பாயிர்த்திற்கும் மூதர் திற்கும் இவர்கள்குளிய விருத்தியுரையாலும் இலக்கண விளக்கத் எனும் நூலாலும் இவர்களது இலக்கணப் புலமையின் தனிமான் மைபித்த தாய்மையைக் காத்தலில் இவர்கட்குள்ள ஆரிவ மிகுத் களில் அருங்கருத்துக்களே யெல்லாம் இம் மூன்று நாட்களும் அர இனித எடுத்துணர்களுள்ளனர். யாவரும் பயன்கொண்டு இவிது எடுத்துணர்களுள்ளனர். யாவரும் பயன்கொண்டு மே யடைய விரும்புகிறேம். கற்களைக்கு ரிற்றவால் சைவசமய மக்களேல்லாம் யார் எனும் தர் தமிர்களும் இருமுறைகளும் வகுத்துணர்த்தும் தாறிமையார சிவாகமங்களும் இருமுறைகளும் வகுத்துணர்த்தும் தாறிக்கு செயல்கள் நமது இருக்கோயில்களில் அமைக்துகிடாதபடி அமை புனிதத்தன்மையின் எவ்வகையிலுங் காத்தல் சைவசமயிகளின் தகடமையாகும் என்பதன் சினவு படுத்துகினேறும் மூன்றான் முனினரது இரு நூற்ருண்டு கிழா மாதவச் சிவஞான முனினரது இரு நூற்ருண்டு கிழா மாதுகின் யாவரும் இருமை யின்பங்களேயும் எனிதிலெய்திச் சிற மும் ஆன்மார்த்த மூரித்தம் மூரி ஞானமா நடராலுப் பெருமான் பூங்கழ் செரம் ஆன்மார்த்த மூரித்தம் மூரி ஞானமா நடராலுப் பெருமான் பூங்கழ் சிற மும் ஆன்மார்த்த மூரித்தம் மூரி ஞானமா நடராலுப் பொங்கிட மன்று எரரடி யாரவர் வான்புகழ் மன்று தன்ற காதலித்து உள்ளமு மோங்கிடமன்று இன்ற தென்கும் நிலவி யுலகலாம்" இதன்ற தென்கும் நிலவி யுலகலாம்" இதன்ற தென்தம் நிலவி யுலகலாம்" இதன்ற தென்ற தென்கும் நிலவி யுலகலாம்" இதன்ற தென்ற தென்கும் நிலவி யுலகலாம்" இதன்ற தென்ற தென்கும் நிலவி யுலகலாம்" இதன்ற தென்ற தென்ற மரித்தம் நிலவி யுலகலாம்" இதன்ற தென்ற மருக்கும் நில்வர்களு அன்ற கடியின்ற தன்றம் இதன்றம் இதன்றம் இல்லைக்கும் நிலையின்ற தன்றம் இதன்றம் இதன்றம் இதன்றம் வரிக்கும் மன்று கடியின்றன் கடியின்றனரும் தின்றம் இதன்றனர்கள் மன்றனர்கள் மன்றைகள் கடியின்றனர்கள் வரைகள் மன்றைகள் கடியின்றனர்கள் கடியின்றனர்கள் கடியின்றனர்கள் கடியின்றனர்கள் கடியின்றனர்கள் கடியின்றனர்கள் வரிக்கம் இரும் மூரிக்கம் அருக்கும் இருக்கும் இருக்கும் இருக்கும் இருக்கும் இருக்குற இலக்கியம், இலக்கணம், தருக்கம், கண்டனம், மொழி பெயர்ப்பு எனும் வகைகளில் இவரியற்றிய நூல்கள் இருபத்தொன்பது, இம்முனிவர் அருளிச்செய்துள்ள சிவஞான பாடியமும் மற்றைய நூல்களும் இல்ஃயேல் சைவத்தமிழுலகம் தம் சமய உண்மையின் மேம்பாட்டி கோயும் பிற சமயங் களின் குறையினேயும் வரையறுத்துணர வாய்ப்பமையாது போயிருக்கும். நூல்முழுமைக்கும் அமையாதுபோயினும் தமிழர்தம் பழமையான பெருந் தமிழிலக்கண நூலாகிய தொல்காப்பியப் பாயிரத்திற்கும் முதற்குத்திரத் திற்கும் இவர்களருளிய விருத்தியுரையாலும் இலக்கண விளக்கச்சூருவளி எனும் நூலாலும் இவர்களது இலக்கணப் புலமையின் தனிமாண்பிணயும் மொழித் தூய்மையைக் காத்தலில் இவர்கட்குள்ள ஆர்வ மிகுதியினேயும் காணலாகும். இவர்களது பல்துறைப்புலமையினயும் புலப்படுத்தும் நூல் களில் அருங்கருத்துக்களே யெல்லாம் இம் மூன்று நாட்களும் அறிஞர்கள் கருக்கள் கிரு நிரும்க்கின்

தற்காலம் நம் சமய நெறிக்கு ஒவ்வாத கொள்கையுடையாரின் பிரசாரமே தஃதூக்கி நிற்றலால் சைவசமய மக்களெல்லாம் யார் எது கூறி இலும் உடனே பின்பற்றுவது என்ற தவர்றைக் கைவிட்டு, நமது சைவ சமய மாண்பினே யுணர்ந்து நடந்து கொள்வது இன்றிமையாததாகும். சிவாகமங்களும் திருமுறைகளும் வகுத்துணர்த்தும் நெறிக்கு மாருன செயல்கள் நமது திருக்கோயில்களில் அமைந்துவிடாதபடி அவைகளின் புனிதத்தன் மையினே எவ்வகையிலுங் காத்தல் சைவசமயிகளின் தஃலயாய

ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான முனிவரது இரு நூற்ருண்டு விழா இனிது கிகழவும், பல்வேறு கிலேகளிலும் இவ்விழாவின் சிறப்பில் பங்கு கொள்ளும் அன்பர்கள் யாவரும் இருமை பின்பங்களேயும் எளிதிலெய்திச் சிறக்கவும் எம் ஆன்மார்த்த மூர்த்தம் ஸ்ரீ ஞானமா நடராஜப் பெருமான் பூங்கழலினேச்

் நாக்க நாக்க நாக்க நாக்க நாக்க நாக்க நாக்க நிரும் காலாம் கல்லாம் கல்லாம் திருக்கிற்றம்பலம் திருக்கிற்றம்பலம் திருக்கிற்றம்பலம் திருக்கிற்றம்பலம் திருக்கிற்றம்பலம் திருக்கி நிறுந்தின் நிறுந்தின் நிறுந்தில் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் திராவிட மாபாடிய கர்த்தர் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 25-வது குருமகா சந்ந்தானம் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 25-வது குருமகா சந்ந்தானம் திருக்கி பரமாசாரிய சுவிரமிகள் அவர்கள் அவர்கள் அவர்கள் அவர்கள் அவர்கள் அவர்கள் அவர்கள் விழ்க் தண்புனல் வேத்தனும் ஒங்குக ஆழ்க் தியது எல்லாம் அரன் நாமமே சூழ்க் வையக முத்துயர் திர்கவே.

சிலகேயச் செல்வர்களே!

எல்லாம் கல்ல பரங்கருணேத் தடங்கடலாகிய சிவபெருமான் திருவருட்பாங்கால் மாது ஆதீனத்து முனிவரிகளுள் முதன்மையாக என்னைவருக் தவமுனினர் திராவிட மாபாடிய கரித்தர் நீ மாதவச் சிவஞான யோகிகளின் இருநாற்குண்டு விழா ரிமித்தம் தன்னடைக் காடியுன்னரும் மி மகாலிங்கப் பெருமான் திருமுன்னரிக் கூடியுன்னரும். சித்தாக்கு சைகத்தர் நால்களுள் முடிமணி நாலாக விளக்குவதும் சிவஞானபோதம் என்னும் நூல்களுள் முடிமணி நாலாக விளக்குவதும் சிவஞானபோதம் என்னும் நூலையாகும். இந்தாலுக்குப் பேருறை கண்டிருளியமையருல் கிவஞான மோகிகன் திராவிடமாபரிடிய கரித்தர் என வழங்கப்பெறுகின்றனர்.

இலக்கியம், இலக்கணம், தருக்கம், கண்டனம், மொழி பெயர்ப்பு எனும் வகைகளில் இவரியற்றிய நூல்கள் இருபத்தொன்பது, இம்முனிவர் அருளிச்செய்துள்ள சிவஞான பாடியமும் மற்றைய நூல்களும் இல்ஃயேல் சைவத்தமிழுலகம் தம் சமய உண்மையின் மேம்பாட்டி குயிம் பிற சமயங்களின் குறையினேயும் வரையறுத்துணர வாய்ப்பமையாது போயிருக்கும். நூல்முழுமைக்கும் அமையாதுபோயினும் தமிழர்தம் பழமையான பெருந்தமிழிலக்கண நூலாகிய தொல்காப்பியப் பாயிரத்திற்கும் முதற்குத்திரத் திற்கும் இவர்களருளிய விருத்தியுரையாலும் இலக்கண விளக்கச்குருவளி எனும் நூலாலும் இவர்களது இலக்கணப் புலமையின் தனிமாண்பினேயும் மோழித் தூய்மையைக் காத்தலில் இவர்கட்குள்ள ஆர்வ மிகுதியின்யும் காணலாகும். இவர்களது பல்துறைப்புலமையினையும் புலப்படுத்தும் நூல் களில் அருங்கருத்துக்களே யெல்லாம் இம் மூன்று நாட்களும் அறிஞர்கள் இனிது எடுத்துரைக்கவுள்ளனர். யாவரும் பயன்கொண்டு மேன்மையடைய விரும்புகிறேம்

தற்காலம் நம் சமய நெறிக்கு ஒவ்வாத கொள்கையுடையாரின் பிரசாரமே தல்தூக்கி நிற்றலால் சைவசமய மக்களெல்லாம் யார் எது கூறி குலும் உடனே பின்பற்றுவது என்ற தவர்றைக் கைவிட்டு, நமது சைவ சமய மாண்பினே யுணர்ந்து நடந்து கொள்வது இன்றிமையாததாகும். சிவாகமங்களும் திருமுறைகளும் வகுத்துணர்த்தும் நெறிக்கு மாருண செயல்கள் நமது திருக்கோயில்களில் அமைந்துவிடாதபடி அவைகளின் புனிதத்தன்மையின் எவ்வகையிலுங் காத்தல் சைவசமயிகளின் தலேயாய கட மையாகும் என்பதனே நீனேவு படுத்துகிரும்

ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான முனிவரது இரு நூற்ருண்டு வீழா இனிது கிகழவும், பல்வேறு கிலகளிலும் இவ்விழாவின் சிறப்பில் பங்கு கொள்ளும் அன்பர்கள் யாவரும் இருமை யின்பங்களேயும் எளிதிலெய்திச் சிறக்கவும் எம் ஆன்மார்த்த மூர்த்தம் ஸ்ரீ ஞானமா நடராஜப் பெருமான் பூங்கழவினேச் சிந்திக்கின் ரேம்.

> '' என்றும் இன்பம் பெருகும் இயல்பினேடு ஒன்று காதலித்து உள்ளமு மோங்கிட மன்று ளாரடி யாரவர் வான்புகழ் நின்ற தெங்கும் நிலவி யுலகெலாம்''

> > திருச்சிற்றம்**பலம்**

Diese geniengene allegene en en genie genien dankaischen

3 och Guit. och amit. og both, adm. omit, Cionif Cuniting

எதும் பகைகளில் இவியுர்றிய நூல்கள் இருபற்பிதான்பது, இம்முளினர் அதுவில் செய்துள்ள சிவஞான பாடியமும் மற்றைய நூல்களும் இல்லியேல் கைவந்தமிழுலைம் தம் சமர உண்மையின் பேம்பாட்டி சோயும் பிற சமயி கனின் குறைவின்யும் வண்டிறுந்தனர். காவில் பண்மாகது போயிருக்கும். நடன்பவுளைக்கும் அமையாகி பாரினம் எலிவர்கள் பிருவையான பெருக்

### வ்பாலிப் கொவிக்கு ப்பிய மன்றை அமைய்களை நாகை கம் இப்படி பிருமாக வீழாலிப் தெரிய மார்கு நான்று ப்பக்க இப்பிருக்கான கியனம் கார்கு இப்பவடு

# ் முற் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் துதி

கருணேபொழி திருமுகத்தில் திருநீற்று நுதலும் கண்டாரை வசப்படுத்தக் கனிந்தவா யழகும் பெருமைதரு துறவோடு பொறையுளத்திற் பொறுத்தே பிஞ்ஞகஞர் மலர்த்தாள்கள் பிரியாத மனமும் மருவினர்கள் அகலாத ஞானமே வடிவாம்

வளர்துறைசைச் சிவஞான மாமுனிவன் மலர்த்தாள் ஒருபொழுதும் நீங்காமல் எமதுளத்தில் சிரத்தில் ஓதிடுநா வினில்என்றும் உண்னிவைத்தே

dentification in the manager of eigenstance has been and the state of the state of the

ஒன்று எருவித்து உள்ளரு போலிட்ட மன்ற பாரடி பாரல்? வரன்புகழு! சீன்ற கேக்கர் நிலன் பெலிகளர்!!!

diserration and the land

ஸ்கூக செப்பிரமணிய முனிவர்.

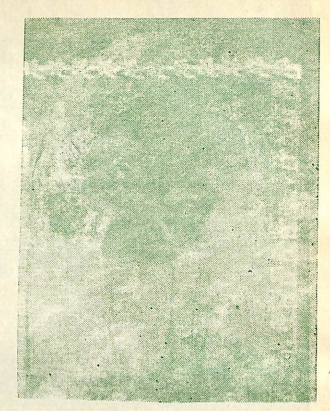


ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் திருக்கரத்தால் எழுதப்பெற்ற சிவஞானபோத மாபாடியச் சுவடிகள்.



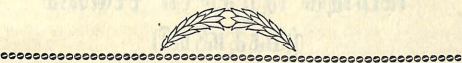
ஆதீன வெளியீடுகளாகிய ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் அருள் நூல்கள்.

ஆதீனத் திருமடாலயத்தில் பெரிய பூசைமடம் ஸ்ரீ ஞானமா நடராஜப்பெருமான் திருக்கோயிலின்
மேற்புறச் சுவரிலுள்ள மாடத்தில் காணப்படும்
(நீர்வண்ண ஓகியம்) ஸ்ரீ சிவஞான சுவரமிகளின்
திருவுருவம் மிகப் பழமையானது.





இவ்வாதீனத்திற்குச் சொக்தமான திருவாவடு துறை ஸ்ரீ கோமுக்தீ சுவரர் திருக்கோயிலின் கந்தி மண்டபத் தூணில் திகழும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளின் திருவுருவம்.



# ் மூதவச் சிவஞான சுவாமிகள் அருளிச்செய்த இலக்கிய நூல்களின்

இலக்கிய நூல்களின் ஆய்வுக் கட்டுரைகள்



கன்னல்சருக் கரைபாகு கழ்கண்டு முட்பழமோ(டு) அன்னமுடன் பால்தெளிதேன் அவைகளிலும் மிகுசுவைசேர் சொன்னயமும் பொருணயமும் துலங்கியாளிர் பாடல்க2ளத் தென்தமிரால் தருந்துறைசைச் சிவஞான தேசிகனே.



# கலைச் செங்கழூர் விநாய**கர்** பிள்ளத்தமிழ்

முனேவர் ம. சா. அறிவுடைநம்பி, எம்.ஏ., பிஎச். டி., —( தமிழ்ப் பல்கலேக் கழகம், தஞ்சாவூர் - 613 001.)—

ஒப்பற்ற சமய ஆசிரியராகவும், புலவராகவும் விளங்கிய சிவஞான முனிவரின் இரண்டாவது நூற்ருண்டு விழாவைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் அருளாணேயின் வண்ணம் ஆதீனத்திற்குச் சொக்தமான திருவிடைமருதூர் ஸ்ரீ மகாலிங்க சுவாமி திருக்கோயிலில் 26—4—1985, 27—4—85, 28—4—85 ஆகிய மூன்று நாட்களில் நடைபெறுகின்ற இவ்விழாவில் எனக்கு ஆய்வுச் சொற்போழிவு கிகழ்த்துவதற்குத் திருவுளம் பாலித்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சக்கிதானம் அவர்கள் திருமலர்ப் பாதங்களேப் போற்றி வணங்கி இச் சொற்போழிவை கிகழ்த்துகின்றேன்.

### முன்னுரை:

A reflection . free from a content a

எந்த ஒரு செயலேச் செய்யும்பொழுதும் எவ்வித இடையூறும் வாராமல் இருக்கும்பொருட்டு விநாயகப் பெருமாண வணங்கி வழிபட்ட பின்னரே அச்செயலேத் தொடங்குவது ஆன்ரேர் மரபு, இம்மரபுப்படியே சிவஞான சுவாமிகள் அருளிய பல நூல்களில் விநாயகர்மீது பாடி அருளிய பிள்ளேத் தமிழிலிருந்து இச்சொற்பொழிவும் ஆரம்பமாகின்றது.

ஒரு நூல் ஆராயும்பொழுது முதற்கண் நூலாகிரியரைப் பற்றியும், அவரது சிறப்பைப் பற்றியும் அறிவது ஈலம் பயக்கும்.

இங்குச் சொற்பொழிவுப் பொருளாகவுள்ள நூலின் ஆ சிரியர் மாதவச் சிவஞான முனிவராவர். இவர் பதினெட்டாம் நூற்ருண்டின் பூற்பகுதியில் நெல்ல மாவட்டத்தில் பொதியமலேச் சாரவில் அமைந்துள்ள விக்கிரமசிங்கபுரத்தில் உயர் சைவ வேளாளர் மரபில் ஆனந்தக் கூத்த ருக்கும், மயிலம்மையாருக்கும் திருமககைத் தோன்றியவர். முக்களாலிங்கர் என்று பிள்ளேத் திருப்பெயர் குட்டப்பெற்று விளங்கிஞர். 'விளயும் பயிர் முளேயிலே தெரியும்' என்பதற்கேற்ப இளமைப் பருவத்திலேயே சிவபெருமானிடத்துப் பத்தியையும், சிவனடியார்களிடத்துப் பற்றும் மதிப்பும்கொண்டு விளங்கிஞர்.

இவர் மாணவப் பருவத்தில் விக்கிரமசிங்கபுரத்திற்குத் திருவாவடு துறைத் திருமடத்திலிருந்து சில முனிவர்கள் எழுந்தருளினர். அவர்களேத் தம் இல்லத்திற்கு அழைத்துச் சென்று திருவமுது செய்வித்துப் பின்னர் அவர்களுடனேயே திருவாவடுதுறை ஆதீனத்திற்குச் சென்றுர். அக் காலத்தில் திருவாவடுதுறை ஆதீன இளவரசு சுவாமிகளாய் எழுந்தருளி யிருந்த பின் வேலப்ப தேசிகரால் சமய தீக்கை, விசேட தீக்கை முதலியன செய்விக்கப் பெற்றுச் 'சிவஞானம்' என்ற தீக்கைப் பெயரும் பெற்றனர்.

சிவநெறி விளக்கும் செந்தமிழ் நூல்கள், வடமொழி நூல்கள் முதலான பல கலேச் செல்வங்களேயும் ஐயம் திரிபறக் கற்றுத் தெளிந்தார். இவரது பேராற்றலேக் கண்ட அறிஞர் உலகம், இவரை வடமொழிக் கடலும் தென்தமிழ்க் கடலும் ரிலேகண்டுணர்ந்த மாதவச் சிவஞான முனிவர்' என்று பாராட்டிப் போற்றியது. கச்சியப்ப முனிவர் தொட்டிக் கலேச் சுப்பிரமணிய முனிவர் முதலிய பன்னிரு மாணவர்களின் மெய் யாசிரியராக விளங்கினர்.

தமிழ் இலக்கணக் கடலிக் கரை கண்டுணர்ந்தவர் என்பத**ினத்** தொல்காப்பியப் பாயிரச் சூத்திர விருத்தி உரையும், சங்கர நமச்சிவாயப் புலவர் நன்னூல் உரைத் திருத்தமும். இலக்கண விளக்கச் சூருவளியும் இனிது விளக்கும்.

காஞ்சிப் புராணம் முதற்காண்டம், சோமேசர் முதுமொழி வெண்பா குளத்தூர்ப் பதிற்றுப் பத்தந்தூதி, இளசைப் பதிற்றுப் பத்தந்தூதி, கலேசைப் பதிற்றுப் பத்தந்தூதி, திருவேகம்பரந்தூதி, திருமுல்லே வாயில் அந்தூதி, கலேசைச் செங்கழுகர் விநாயகர் பீள்ளேத்தமிழ் அமுதாம்பிகை பீள்ளேத்தமிழ், கச்சியானந்த ருத்திரேசர் பதிகம், செப்பறைப்பதி அகிலாண்டேசுவரி பதிகம், திருவேகம்பர் ஆனந்தக்களிப்பு, திருத் தொண்டர் திருநாமக்கோலை, பஞ்சாக்கரதேசிகர் மாலே கம்பராமாயண முதற்செய்யுட் சங்கோத்தரவிருத்தி ஆகிய இவர் அருளிய இப்பதினந்து இலக்கிய நூல்கள் இவர் ஒரு பெருங்கவிஞர் என்பதை எடுத்துக்காட்டு வனவாம்.

தருக்க சங்கிரகம் அன்னம்பட்டியம் எனும் கருத்**க நூல் அளவை** நூல்களில் இவர் பெற்றிருக்கும் ஆழ்ந்த திறமையை உணர்த்தும். சிவஞான மாபாடியம், சிவஞானபோதச் சிற்றுரை, சிவஞான சித்தியார் சுபக்கவுரை, 'என்னே யிப்பவத்தில்' என்னும் செய்யுட் சிவ சம வாதவுரை மறுப்பு. 'எடுத்து' என்னும் சொல்லுக்கு இட்ட வைரக்குப்பாயம் 'சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டனம்' ஆகிய சமய நூல்கள் இவர் சிறப்பீணக் குன்றிவிட்ட கோல விளக்குப்போலத் திசை எட்டும் புகழ்க்கதிர் பரப்பி சிற்கின்றன,

சித்தாந்தப் பிரகாசிகை எனும் நூல் இவர் உரைநடைத் திற**ீனக்** காட்டும்,

சுலோக பஞ்சகம், சிவ தத்துவ விவேகம் எனும் நூல்கள் இவரது மொழி பெயர்ப்புத் திறீனயும் இவர் சைவத்தின்மீது கொண்டிருந்த ஆழ்ந்த பற்றையும் எடுத்துக்காட்டும்.

சுவாமிகளின் தோற்றப் பொலிவு கண்டாரை வயப்படுத்தும் கருணத் தோற்றமாகும், புண்ணியத்தின் பொலிவாகவும், அற்புதக் கோலக் கொழுர் தாகவும் விளங்கினர். இவரது அருட்டிரு வடிவத்திலும், ஞானத்திரு விலும், தோய்ர்து மகிழ்ர்த இவர் மாணவரான தொட்டிக்கலே சுப்பீரமணிய முனிவர் இவரைப் போற்றிப் பாடிய தனிப் பாடல்களுள் ஒன்று பின் வருமாறு:

" கருணேபொழி திருமுகத்தில் திருநீற்று நுதலும் கண்டாரை வசப்படுத்தக் கனிந்தவா யழகும் பெருமைதரு துறவோடு பொறையுளத்தில் பொறுத்தே பிஞ்ஞகளுர் மலர்த்தாள்கள் பிரியாத மனமும் மருவினர்கள் அகலாத ஞானமே வடிவாம் வளர்துறைசைச் சிவஞான மாமுனிவன் மலர்த்தாள் ஒருபொழுதும் நீங்காமல் எமதுளத்தில் சிரத்தில் ஓதிடுநா வினிலென்றும் உன்னிவைத்தே உரைப்பாம்''

தமிழ் இலக்கண இலக்கியத்தில் சிறந்த புலவராகவும் சைவ உலகில் ஒளி விளக்காகவும், திருவாவடுதுறை ஆதீனக் குல தெய்வமாகவும் திகழ்ந்த சுவாமிகள் திருவாவடுதுறையில் விசுவாசு ஆண்டு. சித்திரைத் திங்கள் ஆயில்ய நன்னுளில் (கி. பி. 1785-ஆம் ஆண்டு ஏப்ரல் திங்கள்) நண்ணரிய சிவானந்த ஞான வடிவேயாகி அண்ணலார் சேவடி நீழலே அடைந்தார்.

## கமேசைத் தலம்\* :

இத்தலம் சென்னே மாககரிலுள்ள ஆவடிக்கு அருகில் உள்ளது. கலேசை, கலேசாபுரி, கோவிருந்தபுரம் என்னும் பெயர்களால் வழங்கப் பெறும். இங்கே பண்டைக் காலத்தில் பசுக்கொட்டில்கள் மிகுதியாக

<sup>் &#</sup>x27;க2லசைக் கோவை' நூலின் முன்னுரையில் உ. வே. சா. அவர்கள் எழுதியுள்ள குறிப்புக்களே அடியொற்றி இங்கும் தலத் தொடர்பான செய்திகள் கூறப்படுகின்றன.

இருந்த காரணத்தினை தொட்டிக்கஸ்' என்னும் பெயர் உண்டாயிற்று என்று ஆன்ருர் கூறுவர். தொட்டி – பசுத்தொழுவில் உள்ள கழுநீர்த் தொட்டி. இங்கே இருந்த பழைய கோயிலானது கேசவ முதலியார், வேதாசல முதலியார் என்பவர்களுடைய முன்னேர்களால் மிகப் பெரிதாக அமைக்கப்பட்டு நித்திய நைமித்திகங்கள் சிறப்புற நடத்தப்பெற்று வரலாயின. இக்காலத்தம் அவர்களுடைய பரம்பரையினரது மேற்பார்வையில் இக்கோயில் இருந்துவருகிறது.

இங்கே எழுந்தருளியுள்ள விநாயகர் இருப்பெயர் செங்கழுகீர் விநாயகர்; சிவபெருமான் இருப்பெயர் சிதம்பரேசர்; அம்மையின் இருப்பெயர் சிவகாமி என்பனவாகும். இங்கே தியாகேசப் பெருமானின் சந்நிதியும் உண்டு. இத்தலத்தில் நான்முகன் சிவபெருமானே வழிபட்டு அமிர்தகலசத்தைப் பெற்றதாகக் கூறுவர். அதனுல் அப்பெருமானுக்குக் கலசத்தியாகர் என்னும் திருப்பெயரும் வழங்கலாயிற்று. சிவபெருமான் ஒருசமயம் இங்கே நடனம் செய்தருளியதாக ஒரு வழக்கும் உண்டு. சிவகங்கை என்னும் தீர்த்தம் ஒன்றும் திருவொற்றியூரில் உள்ளதைப் போன்று நந்தியோடை என்னும் நீர்சில ஒன்றும் இங்கே உள்ளன. திருவொற்றியூரித் தியாகேசப் பெருமானுக்குச் செய்யப்படும் சிறப்புக்கள் கேறிக்கத்தக்கது. வசந்த விழா மிகச் சிறப்பாக நடைபெறுவது வழக்கம். இத்தலத்தைப் பற்றிய செய்கிகள் கர்ண பரம்பரையில் வந்தனவாகத் தெரிகின்றன.

சுவாமிகள் இத்தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள செங்கழுநீர் விநாயகர் மீது 'பிள்ளேத் தமிழ்' ஒன்றையும், சிதம்பரேசர் மீது 'பதிற்றுப்பத்தந்தாதி' ஒன்றையும் பாடி இருக்கின்ருர்.

# திருக்கலேசைச் செங்கழுநீர் விநாயகர் பிள்ளேத்தமிழ் : இது விய

இனிச் சுவாமிகள் அருளிய சிற்றிலக்கிய நூல்களில் பிள்**கோத்தமிழ்** நூல் பற்றி இவண் காண்போம்.

தமிழில் பிற்காலத்தில் பூத்துக் குலுங்கித் தழைத்த சிற்றிலக்கியச் செல்வத்துள் பிள்ளேத்தமிழும் ஒன்று. வழிபடு கடவுளயோ, தனிப் பெருந் தலேவனேயோ, குழந்தையாகக் கருதிப் பருவம் ஒன்றிற்குப் பத்துப் பாக்கள் வீதம் பத்துப் பருவங்களாக ஒரு நூறு பாக்களில் பாடுவது பிள்ளேத் தமிழாகும். இஃது ஆண்பாற் பிள்ளேத்தமிழ் பெண்பாற் பிள்ளேத் தமிழாகும். இஃது ஆண்பாற் பிள்ளேத்தமிழ் பெண்பாற் பிள்ளேத்தமிழ் என இரண்டு வகைப்படும். காப்பு, செங்கீரை, தால் சப்பாணி, முத்தம், வாரானே, அம்புலி, சிற்றில், சிறுபறை, சிறுதேர் எனப் பத்துப் பருவங்களேக் கூறுவது ஆண்பாற் பிள்ளேத்தமிழ். இப்பத்தின் இறுதி முன்று நீக்கி, அவற்றிற்குப் பதிலாகக் கழங்கு, அம்மானே, ஊசல் என்புவைகளே இணேத்துப் பாடுவது பெண்பாற் பிள்ளேத்தமிழ் ஆகும்.

தொட்டிக்கலே எனும் ஊரில் எழுந்தருளியுள்ள விநாயதர்மீது பாடிய ஆண்பாற் பிள்ளேத்தமிழும், குளத்தூரில் எழுந்தருளியுள்ள அமுதாம்பிகைமீது பாடிய பெண்பாற் பிள்ளேத்தமிழும் சிவஞான சுவாமி கள் பாடிய பிள்ளேத்தமிழ் நூல்களாகும்.

போதுவாகப் பிள்ளேத்தமிழ் பெற்ற கடவுளர்களுள் முருகனுக்கும், உமையம்மைக்கும் எழுந்த இலக்கியங்களே அதிகமாகக் காணப்படு கின்றன. ஆயின் விநாயகப் பெருமான்மீது பாடப் பெற்ற பிள்ளேத்தமிழ் நால்கள் இதுவரை நமக்கு இரண்டுதான் கிடைத்திருக்கின்றன. அவற்றுள் ஒன்று நாம் இங்குப் பார்க்கப்போகும் சுவாமிகள் அருளிய 'திருக்கலேசைச் செங்கழுநீர் விநாயகர் பிள்ளேத்தமிழ் ' ஆகும். மற்றுன்று, சுவாமிகளின் மாணுக்கராகிய கச்சியப்ப முனிவர் இயற்றிய 'சென்னே விநாயகர் பிள்ளேத் தமிழ் ' ஆகும்.

#### காக்கும் வன்னைம் இரை பின்னோளை வேண்றிகில் ரர். இறுவோக வைவக்கடவில் என்றகள், இற்றோன். இலக்குமி, ஏல்மை : புப்புரைகு

திருக்கலேசைச் செங்கழுநீர் விநாயகர் பிள்ளேத்தமிழ் நூல் தொடக் கத்தில் விநாயகக் கடவுள், ஆசிரியர் கருத்துப்பற்றிய இரண்டு விருத்தங்கள் இருக்கின்றன. அடுத்துக் காப்புப் பருவம் தொடங்கிச் சிறுபறைப் பருவம் ஈருக ஒன்பது பருவங்களிலும் பருவத்திற்கு ஐந்து பாடல்கள் வீதம் நாற்பத்தைந்து ஆசிரிய விருத்தங்கள் இருக்கின்றன. பத்தாவதாகிய சிறு தேர்ப் பருவத்தில் ஆறு பாடல்கள் இருக்கின்றன. ஆகமொத்தம் 53 பாக்களே இப்பிள்ளேத்தமிழ் கொண்டிருக்கிறது.

# நூற்கருத்து : பட்பக்கி கையிற்கு கடிக்கு கிறுக்கு கிறுக்கு

ma jung Siger way to Basan to நூலின் தொடக்கத்தில் 'ஆ செரியர் கருத்'தில் இப்பிள்ளேத் தமிழ் பாடிய தம் உள்ளக் கருத்தை ஆசிரியர் வெளியிடுகின்ருர். இறைவன் அடியவர்களே ஆட்கொள்வதற்காகவே அருளுருக் கொள்கின்றனன். அந்த உருவத்தின் இளமைப் பருவத்தைக் காப்புப் பருவம் தொடங்கிச் சிறுதோப் பருவம் ஈருகப் பத்துப் பிரிவுகளாகப் பிரித்துப் பெண்மக்கள் சொல்வதுபோலத் தொட்டிக்க‰யில் உள்ள செங்கழுகீர்ப் பிள்ளயார் மேல் இந்நூல் இயற்றி இருக்கின்ருர். பெண்ணைக இருந்து பிள்ளேமேல் அன்பு காட்டினல் இயற்கை அன்பு பிறக்கும். ஆனல் தாய் ஆணைக ஆனமையினுல் பெண்ணுகத் தம்மைக் கருதி அன்பு காட்டு இருர். இஃது எப்படி இருக்கிறதென்ருல், ஓரிடத்தில் நடைபெறுகின்றதொரு கூத்தில் ஒருவன் வேடுருவன் உருவம் தாங்கி நடிக்கும்பொழுது அவ்வுருவத்துக்கு உரியவணக் காட்டிலும் அவ்வுருவம் தாங்கி வந்தவன்போல் தமது நில இருக்கிறது என்கிருர். அவ்வாறு வேற்றுருவம் தாங்கி வந்தவனுக்கு பெருமதிப்புக் கொடுப்பதோடமையாமல் பெருஞ்செல்வமும் மக்கள் அதுபோலப் பிள்ளேயாரும் மெய்யாகவே துதித்துத் தொண்டு கொடுப்பர். புரிதின்ற பெண்களேக் காட்டி அம் பெண்ணுக எண்ணி அன்பு காட்டி நடித்துத் தொண்டு புரிகின்ற தமக்கு நிறைய அருள் வழங்குவார் என்று **சண்ணிப் பாடுகின்**ருர். மாக க்கு பார்கள் காக கடிக்கிலுக்கு இருக்க

#### காப்புப் பருவம்:

விகாயகர் சிறு குழக்தைக்கு எவ்வித இடையூறும் வாராமல் இருக்க வேண்டும் என்ற எண்ணத்தின் எழுச்சியில் விளேக்ததே இக்காப்புப் பருவம். பிள்ளேத்தமிழில் முதலாவதாக இடம்பெறும் இக்காப்புப் பருவத் தில் திருமால் முதலாக முப்பத்து முக்கோடித் தேவர் ஈருகப் பதினெருவர் அல்லது பன்னிருவர் காப்பு வேண்டிப் பாடுவது மரபு, இக்நூலாசிரியர் அத்துணேப் பேருக்கும் ஐந்து பாக்களிலேயே காப்பு கூறியிருக்கின்ருர்.

உலகம் முழுதும்சென்று உலாவி அடியவர்களுக்கு அருளுவதற் காகவே கல்சைப்பதியில் அமர்ந்திருக்கின்ற விநாயகரை. பெருங்கட் லயே படுக்கை இடமாகக்கொண்ட 'புருடோத்தமன்' எனும் திருப்பெயரை உடைய திருமால் காத்தருள வேண்டுகிருர். சிதம்பரேசரும், சிவகாமி யம்மையும் காத்தருள வேண்டுகிருர். அடுத்து மூத்த பிள்ளேயாரைக் காக்கும் வண்ணம் இளய பிள்ளேயாரை வேண்டுகின்ருர். இறுதியாக வைரவக்கடவுள். நான்முகன், இந்திரன், இலக்குமி, கலேமகள், துரீக்கை, சப்தமாதர், முப்பத்து முக்கோடித் தேவர் ஆகியோர் கலேசை விநாயகப் பிள்ளேயாருக்கு எவ்வித இடையூறும் வாராமல் இருக்கும் பொருட்டுக் காத்தருள வேண்டுகின்ருர்,

#### செங்கீரைப் பருவம் :

ஐந்தாம் மாதத்தில் நடைபெறும் இப்பருவத்தில் குழந்தை ஒருகாலே மடக்கி ஒருகாலே நீட்டி இரு கைகளேயும் நிலத்தில் ஊன்றித் தலே நிமிர்ந்து முகம் அசைய ஆடுவதாகும். பிள்ளேயார் ஆனமுகம் உடையவராதலின் அவர் முகத்தில் முளத்து அரும்பிய இரு வெண் கொம்புகளில் தங்கத்தா லான பூண் பொருந்தி இருக்கின்றன. பிள்ளேயார் முகத்தை அசைக்கின்ற போழுது கோம்பும் அசைகின்றன. ஆசிரியர் இப்பருவத்தில் பலவகை யான கற்பினகளேச் சுவை நயத்துடன் தோய்த்துக் குழைத்துத் தருகின்றுர்.

#### தாலப் பருவம் ;

(தால் – நா) நாவை அசைத்து எழுப்பும் ஒலியையும், அதனேத் தொடர்ந்துவரும் இன்னிசைகளேயும் கேட்டுக் குழந்தை களிக்கும் பருவ மாகும். இஃது ஏழாவது திங்களில் நடைபெறும். தாலட்டைக் கேட்டர்ல் மனம் ஒன்றும்; கண் குவியும்; குழந்தை உறங்கத் தொடங்கும். இப் பருவத்தில் குழந்தையின் பண்பு நலன்கள் பாராட்டப்பெறும்.

"மலே மடந்தை அருட்பாலா தாலோ தாலேலோ
மதமிகுந்து இழி கபோலா தாலோ தாலேலோ
அளவில் அன்பர் பணி காலா தாலோ தாலேலோ
அருள் சுரந்திடும் விசாலா தாலோ தாலேலோ
இலகுகின்ற பணி மார்பா தாலோ தாலேலோ
இனிய மந்திர சொரூபா தாலோ தாலேலோ
போலிபெருங் கருணேயானா தாலோ தாலேலோ
புகழ்பெறும் கலசைவாண தாலோ தாலேலோ

(16)

என்று ஆகிரியர் பிள்ளயாரைப் பாராட்டித் தாலாட்டுகின்ருர்.

. Thin man till and the

#### சப்பாணிப் பருவம் :

இரு கைகளேயும் ஒருங்கு சேர்த்துக் கொட்டும் பருவம், இஃது ஒன்பதாம் மாதத்தில் ஈடைபெறும். பிள்ளயார் கைகளின் பெருமை இப்பருவத்தில் ஆசிரியரால் சிறப்பித்துக் கூறப்படுகின்றன,

#### முத்தப் பருவம் :

குழந்தையின் பதிணென்ரும் மாதத்தில் முத்தம்தருமாறு தாய் தந்தை போன்ரேர் வேண்டும் பருவம், அன்புள்ளத்தைப் பீணேக்கும் இச்செய்லில் வாய் முத்தம், கை முத்தம் கன்ன முத்தம், உச்சிமுத்தம், கால் முத்தம் இவற்றைப் பொதுளாகக் குழந்தைகளிடம் நாம் எதிர்பார்க்கின் ரேம். பலவகை முத்தங்களுள் 'வாய் முத்தமே ' சிறந்தது, ஆதலின் 'செழுங்களி வாய் முத்தம் தருக முத்தமே ' (21) என்றும், முத்துப்போன்ற பற்களேப் பொருந்திய கனிவாயால் முத்தம் தருக முத்தமெ' (22, 23, 24) என்றும் கூறுகின்ருர் ஆசிரியர்.

#### 

இஃது ஓராண்டில் நடக்கத் தொடங்கும் குழந்தையைத் தன்னிடம் வருமாறு பெற்ரேரும், மற்ரேரும் அழைக்கும் பருவம். பிள்ளயார் நடந்து வருகின்ற அழகே அழகு; தாதியர் நடந்து வருகின்ற குழந்தையைக் காண்கின்றனர். வெண்ணிறங்கொண்ட தந்தங்களேயுடைய யானதான் நடந்து வருகின்றது என்று சிலர் கூறினர். வேறு சிலர் நன்ருக உற்றுப் பார்த்து ''அன்று அன்று, வேழம் அன்று; தவழ்ந்து விளேயாடும் நம் விநாயகன்தான்; அவனுடைய விளேயாட்டுத்தான் இது'' என்கின்றனர். இருகை ஊன்றித் தவழ்ந்து விளேயாடும் இப்பிள்ளேயின் நடை மிக்க இன்பத்தைத் தருகின்றது, சிவஞான சுவாமிகள் தம்மைப் பெண்ணுகக் கருதிப் பிள்ளயாரை 'வருக வருகவே' என அழைக்கின்ருர். அவர் அழைக்கின்ற அழகினப் பின்வரும் பாடல் காட்டும்.

" உருகும் அடியார் அள்ளுற உள்ளே ஊறும் தேன்வருக உண்ணத் தெவிட்டாச் சிவானந்த ஓளியே வருக புலன்வழிபோய்த் திருகும் உளத்தார் நிண்வினுக்கும் சேயாய் வருக எமை ஆண்ட செல்வா வருக உமை ஈன்ற சிறுவா வருக இண்ணிழியால்" பருகும் அமுதே வருக உயிர்ப் பைங்கூழ் தழைக்கக் கருண்மழை பரப்பு முகிலே வருக நறும் பாகே வருக வரைகிழித்த

#### முகுக வேட்கு முன் உதித்த முதல்வா வருக வருகவே மூரிக் கலேசைச் செங்கழு நீர் முனியே வருக வருகவே (30)

a citie in the frequency.

: លាខេត្តនេះ ជំនាន់ព្យា

suggesti unapple

#### அம்புலிப் பருவம்:

ஒரளவு அறிவு முதிர்ந்த அஃதாவது குழந்தையின் பதினெட்டாம் மாதத்தில் நடைபெறும் பருவத்தில் வானிலுள்ள நிலவைக் குழந்தையுடன் விளேயாடுவதற்குச் செவிலித்தாயர் முதலியோர் அழைக்கின்ற பருவம் பீள்ளத்தமிழில் இப்பருவப் பகுதி சுவை மிகுந்த ஒன்ருகும். இன்சொல் வேறுபாடு, கொடை, ஒறுப்பு (சாம, பேத, தான, தண்டம்) எனும் இந் நான்கு வழிகளில் அம்புலியை அழைப்பதாகப் பாடப்படுவது இப்பருவ மாகும். ஏனேப் பருவங்கள் பாடுவதைவிட இப்பருவம் பாடுவது அரிது. இதன்ப் 'பிள்ளக் கவிக்கு அம்புலிபுலியாம், எனும் ஆன்ரோர் வாக்கால் அறியலாம்.

#### சிற்றிற் பருவம்:

மூன்ரும் அகவையில் கிகழும் இப்பருவத்தில் திறுமியர் திறு வீடு கட்டி வியாடுகின்றபொழுது அதனேச் சிறுவர் தம் காலால் அழித்துக் கெடுத்தலேக் கூறுகின்ற இப்பருவத்தில் சிறுமியர் 'எம்வீட்டை அழிக்க வேண்டா' என்று வேண்டுவதாகக் கொண்டு அமைத்துக் கூறுவதாகும்.

#### இறுபறைப் பருவம் :

இப்பருவத்தில் விநாயகப் பிள்ளோர் தம் மூன்ரும் வயதில் தெறு பறை கொட்டி வீனபாடுகின்ற காட்சியைக் கூறுகின்ருர்.

இறுதேர்ப் பருவம் : பிறிப்பாக்கால் விறைக்கியம் இறைகளைகள் விநாயகக் குழந்தை தெறுதேர் உருட்டி விளேயாடி அருள் நல்கு **வதனே**த் தெரிவிக்கும் பருவம். இஃது நான்காம் ஆண்டில் ந**ை**டபெறும்.

### **்றாயகர்** பெருமை ;

விநாயகப் பெருமானேக் குழந்தையாக்கிப் பாட நினேத்த ஆகிரியர் இப்பிள்ளேத்தமிழில் அவரின் பெருமைகளேப் பலபடப் புனேந்து போற்று கின் ருர்.

பிள்ளேயார் தம் தக்தையைப்போலச் சடையில் பிறை சூடியவர்: பாம்பை அணிகலனுக அணிந்தவர் (15); ஐந்து கைகளும் குறுகிய கால் களும் கொண்டவர்; பெருத்த வயிற்றினர் (40); திங்களேப் பிளந்தாற் போன் றுவிங்ளகும் ஒற்றைக் கொம்பினர்; இவர் தம்மைப் பிணிப்பாரும்

செலுத்துவாரும் இல்ல என்பதற்கு அறிகுறியாகவும், உலகச் குழலில் சிக்கித் தம்மை மதியாது திரியும் உயிரினங்களாகிய யானேகளேப் பிணித்தற் கும் குறும்பு தணித்தற்கும் அறிகுறியாகவும் கயிறும், அங்குசமும் கைகளில் தாங்கியவர்: உண்மை அறிவு மகிழ்ச்சி இன்பம் இவைகளேயே உருவமாகக் கொண்டவர்; திருமகள் முதலான பொன்னுலக மாதர்கள் பிள்ளேயாரின் திருவடிகளேத் தம் தலமேல் தாங்கிக் கூப்பிய கைகளுடன் விளயகர் திருவுள்ளம் மகிமுமாறு பணிபுரிவர். இளமை பொருந்திய அழகிய மலர்க் கைகளே உடையவர் (18); மதரீர் மிகுந்து ஒழுகும் கன்னத்தை உடையவர் (15); உமையவள் பெற்ற பாலர் (15); நான்கு மறைகளும் நினேத் தற்கு அரிய பரம்பொருள் (39); இனிய மந்திரங்களே உடையவர் (15): தம்மை நாடி வரும் அடியார்கட்குக் கற்பக மரம்போல் அருளே வாரி வழங்குபவர் (15). தம்மை நினந்து நினேந்து உருகும் அடியவர் உள்ளத் தில் எளிதில் புகுந்து இன்பவூற்று ஊறச்செய்பவர்; மேலும் அடியவர்கள் உள்ளமாகிய திருக்கோயிலில் சென்று வினேயாடுபவர் (42).

" ம2லவு அற முப்பொருள் இயல்பு தெளித்தருள் <u>ாக்கெக்காயது க</u>ூ ஒரு முதலே ம் இயின் முற்படு விணேகள் அறச்செயும் ்கும் அன்னமாக நடிக்கு கம் துயிரே அலேயும் மனத்தையும் நிலேயில் நிறுத்திடும் அருளுருவே <u>அ</u>மிழ்தின் இனித்துடல் இடனும் முகிழ்த்த<mark>ொளிர்</mark> சிவ விளேவே உ**லேவ**று கற்பகம் எ**ன**வருள் கொட்டிய மழ களிறே உலகம் அணத்து நின் உடலில் அடக்கிய நிறை பொருளே கலேசையின் உற்பல இறைவ முழக்குக சிறு புறையே ் கடலொலி பிற்பிட இனிது முழக்குக சிறு பறையே"

கலேசையில் வீற்றிருக்கும் விநாயகப் பெருமானின் பெருமைத**ன** நாள் முழுவதும் புகழ்ந்து கொண்டே இருக்கலாம்.

#### பிற கடவுளர் பெருமை:

இப்பிள் ஊத்தமிழில் விநாயகரின் பெருமை தவிர, சிவபெருமான். உடையவள் ஆகியோரைப் பற்றியும், இளவல் முருகப் பெருமானப் பற்றியும், திருமால், நான்முகன், துர்க்கை, வீரபத்திரர், இந்திரன், இலக்குமி, கலேமகள் முதலாளேரின் பெருமைகளேயும் ஆசிரியர் போற்றியிருக்கின்ருர்.

விசாபகரின் தந்தை சிவபெருமானும், தாய் உமையாளும் ஆவர் (14), திங்களேச் சடையில் அணிந்தவன் (13); அழகிய திருமேனியினன் (41); அழகிய கைகளேக் குவித்து இமையோர் வணங்கிக் கூத்தாடும் பெருமான். குடங்கை குவித்திமை யோர்தொழ சின்று குனிக்குந்தாதை— மூலம் (44) என்று சிவபெருமானப் பற்றியும், நறுமணம் வீசும் நீண்ட குழலினள் (2); கொடிய பாம்பு குழ்ந்த இமயமில் அரசன் மகள் (9.14) என்று உமையவளேப் பற்றியும் ஆசிரியர் கூறுகின்ருர். வெம்பனிகுழ் வேற்பன் மடக்கொடி என்பதும் பாடம் (14) அதற்கு கொடிய பனி குழ்ந்த இமயமிலக்கரசன் மகள் என்பது பொருள். வெம்பனி – கொடிய பனி.

"புருடோத்தமன் எனும் பெயரினன். அப்பெயருக்கேற்ப ஆடவர் யாவரினும் சிறந்தவன். பாற்கடல் கடைந்தபொழுது அக்கடல் முதலில் அலேயாகிய கடலால் கொடிய நஞ்சை எடுத்துக் கொடுத்தது. அதன் பிறகே திருமகள், அமுது, கதிர், மணி ஆகியவற்றைத் தமக்குத் தந்தது. இந்த நன்றியைப் பெரிதாக மதித்துப் பாராட்டியதுடன் நஞ்சுதந்த பெரும் பிழையை மன்னித்து அப்பெருங் கட%யே படுக்கை இடமாகக் கொண் டவன் " என்று திருமாலின் பெருமைதலேக் கூறுகின்ருர் (2). மேலும், கவுத்துவமணி விளங்குகின்ற மார்பினன்; இலக்குமியின் நாயகன்; பசுந் துழாய் மாலேயினன் (51); முகுந்தன் (5) எனும் பெயரினன் என்று மாலின் புகழைப் போற்றிப் பாடுகின்ருர்.

நான்முகன். தேவேந்திரன், இலக்குமி, வெண்மைநிறம் கொண்ட தாமரை மலரில் வீற்றிருக்கும் கலேமகள், துர்க்கை ஆகியோர் விநாயகரைக் காத்தல் வேண்டுமென்கின்ருர்.

#### கற்பணே வளம் :

சிவஞான முனிவரின் கற்பினகள் மிகச் சிறந்து விளங்குகின்றன. சிறு குழந்தைகள் இரண்டு கைகளேயும் ஒன்ருகச் சேர்த்துக் கை கொட்டி விளயாடுவர். பெற்ருேர்களும் 'கண்ணே மணியே கைகொட்டு' என்றும், 'கை வீசம்மா கை வீசு' என்றும் கூறிக் குழந்தைகளேக் கை கொட்டச் செய்வது வழக்கம். குழந்தைகளும் 'சப்' என்று கைகொட்டி விள யாடுகின்ற இப்பருவத்தைச் 'சப்பாணிப் பருவம்' என்றனர் ஆன்ரேர்.

விநாயகரின் வலப்பக்கத்துக் கை மேல்நோக்கி உயர்ந்தும், இடப் பக்கத்துக் கை கீழ்நோக்கித் தாழ்ந்தும் இருக்கின்றன. மேல்நோக்கிய கை காக்குங்கை; உயிர்களில் பிறப்பறுக்குரில் முற்றிச் சிவபுண்ணியம் ரிரம்பி மூவகைக் குற்றம் நீக்க எய்தி இருவிணப்பயன் துயக்கும்பொழுது இன்ப துன்பங்களே ஒப்பக் கருதும் தகுதி அடைந்துள்ளவர்களின் கட்டுகளே ஒழிக்கின்ற கையாக மேல் நோக்கிய கை விளங்கும். கீழ் நோக்கிய கை அவ்வடியார்களின் அகப்பற்றுக்கும் புறப்பற்றுக்கும் உரிய உயிரும், உடலும், பொருளுமாகியவற்றை ஏற்றுச் சுமைகளேப் பற்றி எண்ணுமல் இருக்கும்பொருட்டுத் தேறுதல் கூறும். இத்தகைய இக்கைகள் இரண்டும் சேர்ந்து கொட்டிரை என்ன வாகும் என்று கற்பீன செய்த இரியர், ''இரண்டு கைகளும் சேர்ந்து தொடர்ந்து கொட்டுதல் ஈதலும் ஏற்றலுமாகிய கொள்கை வேறுபாடுடைய இக்கைகளுக்குள் பகைமை முதிர்ந்து இவற்றைத் தடுத்துநிறுத்தி அமைதிப்படுத்த மிக்கவர் எவரும் இல்லாமையால் சனியர்மல் ஒன்றையோன்று சாடுதீல ஒத்திருக்கும் '' சின்று கூறுகின்ருர் (16).

இயற்கையிலேயே சிவந்த கையின உடையவரான பிள்ளேயார் தம்மை நாடி வந்தோர்க்கு இல்ல என்ற சொல்லாமல் பரிசுப் பொருள்கள் வாரி வாரிக் கொடுத்ததனைல் மேலும் சிவந்து காணப்படுகின்றது. கையி இள்ள விரல்களில் ஒளி வீசும் மணி பதித்த ஆழிகள் அணியப் பெற்றிருக் கின்றன. இத்தகைய கைகள் சப்பாணி கொட்டுவதைக் கற்பனே செய்கிருர் சுவாமிகள். விநாயகர் முகத்தில் – கன்னத்தில் மதநீர் ஒழுகுவதனுல் மணம் பரப்பிக்கொண்டு இருக்கின்றது. அதனுல் தும்பி, வண்டு மிஞிறு. சுரும்பு எனும் வண்டினங்கள் முழு மதியத்திலுள்ள புத்தமுதக் தை அள்ளியள்ளிப் பருகுவதற்காக அவுணர்கள் கூட்டம் கூட்டமாக வருவதைப்போல அடுத் தடுத்து உண்ண வந்துகொண்டே இருக்கின்றன. அந்தவேனே கைதட்டிக் கொண்டிருப்பது அவ்வண்டுகளே ஓட்டுவதற்குக் கொட்டுவதுபோல இருக்கின்றது என்கின்றுர் ஆசிரியர் (17).

் உலகிலுள்ள யாணகள் வரம்புமீறிச் செல்லும்பொழுது பாகர்கள் <mark>அங்குசுத்தால் குத்திக் கயிற்ருல் ப</mark>ேணிப்பர். ஆனல் யானேமுக<mark>ம்</mark> கொண்ட ் பிள்ளேயாரோ தம் கைகளில் அங்குசமும் கயிறும்கொண்டு உலாவுவார். ் இச்சிறப்பைக் கருதாமல் முக ஒற்றுமையை மட்டும் கொண்டு உயிர்க ் ளாகிய யானேகள் விநாயகரைப் பின் தொடர்கின்றன. பிள்ளேயார், அந்த ் யானேகளின் அறியாமைக்கு இரங்கி ஏனனமாகச் சப்பாணி கொட்டுவது போல இருக்கிறதாம் (18) மேலும் பெற்ருேர்களாகிய சிவனரும் உமையா நும் வட்டிலில் உணவு படைத்து உண்ணும்பொழுது பிள்ளயார் அருகில் ூ ஊர்ந்துபோய், அந்த உணவில் கை வைத்துப் பிசைந்து, அவ்விருவர் அடி முதல் முடிவுவரை அவ்வுணவைத் தூவி, அதேரி ஃயில் தெருவிற்கு வந்து ் சிறுவர்கள் இரட்டி வைத்திருக்கும் புழுதிக் குவியலேக் காலால் ஏற்றிக் கையால் அள்ளுகின்றுர். அந்நிலேயில் கைகளேக் கொட்டுவது அவற்றில் ஓட்டியிருக்கின்ற பருக்கைகளேயும் புழுதியையும் போக்குவதற்காகத் தட்டுவதுபோல இருக்கின் றன. இவ்வாறு பிள்ளேயார் சப்பாணி கொட்டு கின்ற காட்சியைப் புலவர் கற்பனே செய்து கூறுகின்ருர் (19).

இதேபோன்று சிறுமியர் சிறு வீடு கட்டி விஃாயாடுகின்றனர். அங்குப் பிள்ளேயார் குழந்தையாகி ஊர்ந்து வருகின்ருர். அவர் வருவதைக் கண்ட சிறுமியர் தம் சிறு வீடுகளேப் பாழாக்கி விடுவாரோ என அஞ்சி படதுவரைப் பலபடியாக வணங்கி வேண்டுகின்றனர். இக்காட்சியை மிக அழகாகச் சிவஞான சுவாமிகள் கற்பினை நயந்தோன்றக் கூறுகின்ருர்.

வளேவு மிகுந்த வடிவத்தையுடைய வில்போன்ற நெற்றியையுடைய பலப்பல தாயாகிய உமையவள் பார்த்து மகிழும்வண்ணம் உன் விளேயாடி அருள் மலர்ந்து இங்கும் வருகின்ருய். விளேயாட்டுக்கள் சிறியவர்களாகிய நாங்கள் சிறுவீடு கட்டத் தொடங்கும்பொழுது உன்னேப் ஆதலால் நீ கோபம்கொண்டு உன் செயலேக் போற்ற மறக்கோம். காட்டுவது பொருந்தாது. நாங்கள் அறியாதுசெய்த இக்குற்றம் நீங்குவதற் காகச் சுறு சோறு உனக்குத் தருவோம் (36) நாங்கள் உன்னே விருந்தின இக அழைத்து வரலாமென எண்ணியிருந்தபொழுது நீயே வ<mark>லிய விரும்பி</mark> வந்தாய்- இதனே நினத்துப் பெருமகிழ்ச்சி கொண்டதனுல் சிவந்த எம் வாயிற் பற்கள் வெளியே தெரியுமாறு புன்முறுவல் பூத்தோம், இதுதான் உண்மையே தவிர உன் யானே முகத்தைப்போல் முகமும்: பூதவயிறுபோல் பருத்த வயிறும் விளந்த குறுகிய கால்களும், ஏனனத்துக்குரிய நடையும் ஆகிய இவை உனக்கு அமைந்திருத்தல் பற்றிச் சிரித்திடவில்‰ (37). வளேந்த வெண்மை நிறமுள்ள கொம்புகளுக்கும் அவற்றுக்கிடையேயுள்ள துதிக்கைக்கும் எதிராக இளங் கொங்கைகளேயும், அவற்றுக்கிடையே மயிர் ஒழுங்கினேயும் உடைய பவளம் பழுத்த சிவந்த இதழ்களேயுடைய மகளிர்கள் வாழும் பேரில்லங்கள்தாம் உம் சினத்துக்கு ஆளாகவேண்டி யவை. உனக்கு எதிர்ப்பாக ஒன்றையும் பெருத எம் சிறிய இல்லங்கள் உனக்கு ஆகாதன அல்லவே (38). நேற்று உன்னே விருந்திற்கு அழைக்க எண்ணியிருந்தோம். உன் மத ஆற்றின் பெருக்கம் எம் சிறு வீடுகளே அழிக்கக்கூடும் என்று கருதியே உன்னே அழையாமல் இருந்துவிட்டோம். நினத்தற்குரிய பரம்பொருளே! உன்னே அழையாதிருந்தது எம் அச்சத் தாலே அன்றிப் புறக்கணிப்பால் அன்று. உண்மையை அறியாமல் சினம் மிகுந்து எமக்குத் துன்பம் நேருமாறு பல குறும்புகள் புரிகின்ருய். உனது பெருந்தன்மைக்கு ஒவ்வாது (39). பருத்த வயிறு துருத்தித் தெரிய, உள்ளங்கையில் பலகாரம் தாங்கி நீ எங்களே நோக்கி வந்தாய். நாங்கள் உன் வருகையைக் கண்டு. நீ உண்டதுபோக எஞ்சியிருக்கின்ற பலகாரத் தைத் தருவதற்காக வருகின்ருய் என்று நிணத்தோம். ஆணல் அந்நிணப்புப் பாழாகுமாறு நீ எங்கள் இல்லங்களே எல்லாம் கிதைக்க முற்படுகிருய் ? கண்ணின் மணியே! நான்கு மறைகளும் கதறித் திரிந்தும் கண்டறியா கதியே! க‰சைச் செங்கழுநீர்ச் சிறுவா! இவ்வாறு நீ செய்வது முறையா? விக்கினங்களேச் செய்யும் ஈசுவரன் விக்கினேஸ்வரன் என்றும் நின் பெயர் விளக்கம் சிறியேமாகிய எம்மிடமோ தெரிவிப்பதற்குரியது ? உனக்குப் புகழா கிடைக்கும் ?

இவ்வாறு சிவஞான சுவாமிகள் பருவந்தோறும் கூறுகின்ற கற்பின் களேப் படிக்குந்தோறும் வனப்பு தோன்றிச் சிறந்து விளங்குகின்றன.

### அம்புலிப் பருவ அழகு:

பிள்ளேத் தமிழில் சுவை மிகுந்த பருவமாகத் திகழ்வது அம்புவிப் பருவமாகும். பிள்ளேத் தமிழுக்கு 'அம்புலி–புலி' என்று ஆன்ரேர் கூறுவர் சிவஞான சுவாமிகள் புலி என்னும் கிலி இன்றி அம்புலிப் பருவத்தை நடத்திச் செல்லும் பாங்கைக் கண்டு மகிழ்வோம்.

வானிலுள்ள கிலவைக் குழந்தையுடன் விளேயாடுவதற்குச் செவிவித் தாயர் முதலியோர் அழைக்கின்றபொழுது இன்சொல், வேறுபாடு, கொடை, ஒறுப்பு (சாம, பேத, தான, தண்டம்) எனும் நான்குவகையால் அழைத்தல் மரபு.

திங்களே! எம்மகன் வானிலுறையும் தேவர்களும், நான்மறை களும் ஓலமிட உள்ளவன், குளிர்ந்த முத்துக்கள் உண்டாகப் பெற்று விளங்கும் நீண்ட கொம்பினேயுடைய அழகு பெற்ற வானிலுள்ள யான தரவந்து, தேவர்களும் நீங்காமல் வழிபட்டு மகிழ்ச்சி அடையுமாறு தொட்டிக்கலேயில் தங்கி அருளாகிய அமிழ்தத்தைக்கொட்டி எங்களே ஆளுகின்ற முக்கண்களேயுடைய சிவபெருமான் பெற்றுள்ள பல பண்புகளில் உலகம் காக்கும் பண்பே உருவாகத் தோன்றியவன். காண்பவர் வியப்புறும் வண்ணம் அழகிய சிவந்த மணிபோல ஒளி வீசும் திருமேனியினன் நீ வெண்திங்கள் என்று வியந்து கூறப்பட்டாலும் உன் நிறமும் சிவப்பும் கலந்ததேயாகும். அதனைல் இவன் உன்னே ஒத்திருக்க நீ இவனே ஒத்திருக்க கீரும், இத்தொடர்பால்,

'' அண்டரும் பழமறையும் ஒலமிட நின்றவ**ேடு** அம்புலீ ஆடவாவே அருட்குண நிரம்புசெங் கழுநீர் மதக்களி**ெருடு** அம்புலீ ஆடவாவே ''

என்று முதலில் இனிய மொழிகள் கூறிக்கனிவோடு நிலைவை விளோயாட அழைக்கின்றுர்.

இன் சொல் பல கூறி அழைத்தும் திங்களஞ் செல்வன் விளேயாட வராமல் இருக்கின்றுன். அடுத்து இருவர்களுக்குமிடையே காணப்படும் வேறுபாட்டைக் கூறி விளேயாட அழைக்கின்றுர்.

மதியமே! உன்னே எம்மகேடு ஒப்பாகக் கூறினமையால் நீ செருக்குற்றிருக்கின்ருய். நிறத்தில் நீங்கள் இருவரும் ஒத்திருக்கின்றீர்கள். ஆகுல் உண்மையில் பார்ப்போமாலுல் இருவர்க்கும் இடையில் காணப் படும் வேறுபாடு மலேக்கும் மடுவுக்கும் உள்ளதாகவன்ரே இருக்கின்றது. எங்ஙனம்? என்று நீகேட்பாய். இதோ நான் ஒவ்வொன்ருகச் சொல் கிறேன்; கேள்.

நீ ஒளி வீசி வெளி வருகின்ருய். பாதி உடம்பையுடைய பாம் பொன்று உன்னே உண்டு உமிழ்கிறது. இது சிலவேளே நிகழ்வது. ஆனுல் அப்பாம்பு விழுங்க வந்துகிடுமோ என்று எப்பொழுதும் அஞ்சி அஞ்சி அலேந்து திரிகிருய். இவனே உலகம் யாவையும் ஒருசேர அஞ்சத்தக்க வகையில் நஞ்சு பொருந்திய துளேபொருந்திய வெள்ளிய பற்களேக் கொண் டனவும், புள்ளிகள் நிறைந்த படத்தைப் பெற்றனவும் ஆகிய பாம்பின் கூட்டங்களே எல்லாம் உடம்பிலுள்ள கை, கால், கழுத்து, தோள், விரல் கள் ஆகியவற்றில் அணிகலன்களாக அணிந்திருக்கின்முன். மேலும் நீ வெண்மை (வெள்ளே, அறியாமை) மிகுந்து யாவரும் இகழும் வண்ணம் தேயும் உடல் உடையாய்: அவ்வுடலில் களங்கமும் பெற்றிருக்கின்முய். இவனே செம்மை (சிவப்பு, நேர்மை) அமைந்து எப்பொழுதும் தேயாமல் ஒரே நீலேயிலுள்ள திருமேனிகொண்டு களங்கம் இல்லாமல் இருக்கின்றுன் (32). இவ்வளவு வேற்றுமை இருந்தாலும் உன்மீது கருணேகொண்டு தன்னுடன் விளேயாட அழைக்கின்றதைப் பொருட்படுத்தாமல் இன்னும் வராமல் இருக்கின்றுப்.

அம்புலியே! கரும்பை நெருக்கி அறைத்துச் சாறு வேறு சக்கை வேருக ஆக்கும் ஆஃபோலத் தேவர்கள் அனேவரையும் கயமுகன் துன் புறுத்தி வந்தான். அவ்வாறு துன்புற்றவர்களில் நீயும் ஒருவன் அன்ரே? உன்னே உள்ளிட்ட தோர்கள் அனேவரையும் காப்பதற்காகக் கயமுகனேத் தாக்கி அழித்தவன் இவன் அன்ரே? உனக்கும் செய்த அந்த நன்மையை இவ்வளவு விரைவில் மறந்துவிட்டாயே? இது உனக்குத் தகுமா? மேலும் தன்னே நீனத்து இடையூறு தீர்த்து உதவவேண்டும் என்று விண்ணப் பித்துத் தொழில் தொடங்குகின்ற யாவருக்கும் முன்னின்று தடைகளேத் தவிர்த்து முடித்து வைப்பவன் இவன் ஒருவனேத் தவிர வேறு எவரும் இவர். இவன் பெருமையைச் சொல்லிக்கொண்டே இருக்கலாம். இப் போது நீ இங்கு இவனுடன் வீனயாடவந்தால் உன்ன விழுங்குவதற்காகப் பின் தொடர்ந்து வந்துகொண்டே இருக்கின்ற பாம்பினேத் தன் திருமேனியில் அணிகலமாக உள்ள மற்ற பாம்புகளுடன் இதஃனயும் சேர்த்து அணிந்து கொள்வான். அத்துடன் உனக்கு இருந்த பாம்புக் தொல்லேயும் நீங்கி நீ பயமின்றி எங்கும் செல்லலாம் (33).

இன்னமும் தக்கன் வேள்வியில் கலந்துகொண்ட தேவர்கள் பலரை யும் சிதைத்துப் பலர் தல்பைப் பாழ்படுத்தி உன்னேயும் தேய்த்த வெற்றி வீரன் வீரபத்திரன் இவன் தம்பி என்பதை மறவாமல் இரு. ஒரு சமயம் தன்னே மதியாமல் இருந்த திருமாலின் ஆழிப்படையை எடுத்து விழுங்கி விட்டான், அதன் பிறகு அவன் கெஞ்சிக்கேட்க அவனேக் கூத்தாடச் செய்து அதன்மேல் அவனுக்கு அதனே இவன் தந்ததையும் அறித்திருப்பாய். இதுமட்டும் அல்ல, தன்முன் நிற்பதற்கு அஞ்சி வெகுண்டு ஓடாமல் சீறித் தன்னே எதிர்க்கவந்த அரக்கன் ஒருவனே வானத்தில் பந்துபோல வீசியெறிந்து விளேயாடியதையும் தெரிந்திருப்பாய். அதனுல் நீ இவனேப் பகைத்துக் கொள்ளாமல் உடனே விளேயாடவந்தால் உனக்கு நல்லது (34).

இங்களே! உலகோரால் போற்றப்பெறும் இயல்புள்ள என் மகனின் சிறப்புக்களே எல்லாம் இவ்வளவுரேம் பொறுமையாகச் சொல்லியும் நீ கேட்கவில்லே. என் மகனின் பரு வயிற்றையும், யானே முகத்தையும் பார்த்து முன்பொருமுறை எள்ளி ககையாடினுய், அதனுல் கடுஞ்சினம் கொண்ட இவன் பலரும் கண்டு ககைக்கும்படியான இழிகிலேயை நீ எய்து மாறு செய்தான். இஃது உன் வாழ்க்கையில் முன்னர் சிகழ்ந்தது. நான் முகன் முதலானேர் உனக்காக மனமிரங்கி வேண்டிக் கொண்டதற்கேற்பத் திருவருள் பெற்று உயிர் வாழ்ந்துகொண்டிருக்கிருய். அதணே நிணத்தாவது காலதாமதம் செய்யாமல் உடனே வரவேண்டும். வானிலுள்ள நமக்குக் க‰சையிலுள்ள இவணுல் என்ன செய்துவிடமுடியும் என்று நினேக்காதே' இவன் அங்குவந்து உன்னே வதைக்க வேண்டுமென்பதில்லே. இங்கு இருந்த படியே உன்னே வதைக்க அவனுல் இயலும். நீ துருவமீன் பிணேப்பில் உள்ளாய். மாஃபோலப் பல விண்மீன்களுக்கிடையில் அமைந்த ஒன் றுடன் ஒன்று தொடர்புகொண்டு வீழாத நில உனக்கு இருக்கலாம். எல்லாம் நீ செருக்குற்று இவனுடன் வீனயாட வராமல் இருக்கலாம். இவன் கை ரீண்ட துதிக்கை, இங்கிருந்துகொண்டே தன் துதிக்கையை வாடுறைக்கி உயர்த்தி உன் ஊப்பற்றி எறிக்தால் கீ கிதைக்து மாள்வது உறுதி. இது எல்லாவற்றையும்விட உன் கேக் கொல்வதற்கு எளிய வழி ஒன்று இருக்கின்றது. அஃதாவது உனக்கும் பாம்புக்கும் எப்பொழுதும் தீராப் பகை இருந்துகொண்டே இருக்கிறது. பாம்பைக் கண்டதும் நீ நடுக்கம் அடைவாய். இவனிடம் பாம்புகளுக்கோ குறைவில்லே. நீ வினேயாட வராததை ஒரு பாம்பு உணர்ந்துகொண்டால் போதும், அத்துடன் உன் வாழ்க்கை முடிந்துவிடும். அதனுல் உன் நன்மையைக் கருதியே சொல்லு கிரும். இவன்,

" **வெ**குளுமுனம் அம்புலி ஆட வாவே ''

(35)

என்று கூறி அம்புலியை அழைக்கின்றுர்.

# பிள்ளேயாரின் குறும்பு <del>வி</del>ளேயாடல் :

குழங்கைகள் சிறு வயதில் செய்யும் குறும்பு விளேயாடல்கள் பல வாகும். இங்குப் 'பிள்ளேயாக உள்ளவர் கடவுட்பிள்ளே. இவர் குறும்புச் செயல்கள் வரம்பிலாற்றுடைமையை விளக்குவனவாகும். யானே முகமும், தாழி வயிறும், குறுங்காலும் கொண்ட பிள்ளேயார் குறுகுறுவேன நடந்து தம் தந்தையாரை அடைந்து அவர் திருமேனியைக் கைகளால் பற்றி மேலேறுகின்ருர். தம் கொம்பைச் சடைத்தொகுதிக்குள் நுழைத்து கியிர்த்து அதனே உதறுகின்ருர். அங்குள்ள கங்கைகீரைக் கையால் அள்ளிச் சிதறுகின்ருர். அதன்பின் திருமேனியிலுள்ள பாம்புகளேயும், தலே மாலேயையும், எலும்பையும், யானேத்தோல், புலித்தோல்க்ளேயும் எடுத்தெடுத்துத் தம் தந்தையார் கையிலுள்ள கெருப்பில் இடுகின்ருர், சடையிலுள்ள பிறைத் திங்களேத் திருமேனியிலுள்ள பன்றிக் கொம்புடன் இணேத்துப் பொருத்தி முழுமதியாக்கி வானத்தில் செலுத்துகின்ருர். அங்குள்ள கற்பக முதலான மரங்கள் தரும் நல்ல அணிகலன்களே எடுத்து, அத்திருமேனி முழுவதும் பூட்டி அழகுபடுத்தி இனிச் சிறுமைக்கு இடமில்லே என்று சொல்லித் திருக்கையை அசைக்கின்ருர் (41).

🔐 🔻 சில வேணகளில் தம் தந்தையார் திருமேனி மார்பிலும் சடையிலும் உள்ள பன்றிக் கொம்பையும் பிறைத் திங்களேயும் பறித்து இரு கைகளிலும் குறுந்தடியாகப் பிடித்துக்கொண்டு அவர் திருக்கையிலுள்ள உடுக்கையை அடித்து ஓசை எழுப்புகின்ருர். போர்வையாக உள்ள யானத் தோலோடு கூடிய கொம்பைப் பிடுங்கிப் பறை முழக்குகின்ருர். கொற்றவையின் காவின்கீழ் மிதித்துள்ள எருமைத் தலேயின் தோலே உரித்தும் திருமால் கம் இனிய வாத்தியத்தால் மகிழ்ச்சி உண்டாக்க அதற்கேற்பத் தொடர்ந்து ஆட்டம் ஆடியும் வீளயாடுகின்ருர் (44).

Consider and Albert and Control of the Control

## adirya Centlatilakadad alipikadda Tenka Qubenila Qubenila. Organia addania e Grakkaday Tengulah addania. Anturi இயற்கை வளம்;

கலேசை எனும் தொட்டிக்கலே நீர்வளம், நிலவளம் நிரம்பியது, இவ்வூரில் பொய்கைகள் பல உண்டு. அவற்றில் தாமரை அல்லி குவன ஆகிய மலர்கள் மலர்ந்திருக்கின்றன. பல்வகை மலர்களின் மணம் எங்கும் பரவிக்கொண்டு இருக்கின்றன. வண்டினங்கள் பகலிலும் இரவிலும் வந்து வந்து தேன் உண்டு செல்கின்றன, இவ்வூரில் வாழ்கின்ற மக்கள் விருந் தோம்பலில் சிறந்து விளங்குகின் றனர். இவ்வூரில் இயற்கைக் காட்சியுடன் விருந்தோம்பஃயும் இணத்துப் போற்றுகின்ருர் ஆசிரியர், ஏழை மக்களே வரவேற்று இரவு பகல் என்று பாராமல் உண்ண உணவுகந்து மகிழ்வர். இச்செய்தியான து மூன் று உலகங்களிலும் வாழ்கின் றவர்களுக்கும் கேட்கு மாதலால், ஏழைகள் அப்புகழ்மொழி வழியே செல்வர்களேத் தேடி வருகின் றனர். இதனேச் செல்வர்கள் புகழாகிய தூதுவரை விடுத்து ஏழைகளே வருவித்து உதவுகின் நனர் என்று ஆகிரியர் குறிப்பிடுகின் ருர். இதற்கொப் பப் பொய்கைகளிலுள்ள மலர்கள் மணத்தை எங்கும் பரப்பி அதன் வழி யாக வண்டினங்களே வருவிக்கின்றன. பகற்பொழுதில் தாமரையில் ஊறும் தேனே அவற்றுக்குத் தந்தும், இரவில் குமுதம் போன்றவற்றில் ஊறும் தேணே அவற்றுக்குத் தந்தும் உண்பிக்கின்றனவாம். கலேசைப்பதியில் வாழ் கின்ற மக்கள் விருந்தோம்பலில் சிறந்திருக்கின்ற காட்சியுடன் இயற்கைக் காட்சியையும் இணேத்துப் பாடிய பாட‰க் காண்போம். danage mone eigenement enteren enterent enterenten eine Pidre eine Combina

ு புதிய வாசந் தணப்பரப்பிப் முற்ற கோள்கள் புறத்தே எங்கும் திரிந்து அயகும் காகன்கள் கு நிது கூறிய விருவிய குறிய கு பிருந்து கொடிக்கு புயத்தேன் ஊட்டிப் பகலோம்பி முக்கார் மூ<mark>ழ்திய நிசிவந் திடும்போது கூறிய நிசிவந் திடும்போது</mark> முகை வீண்டு அலர்ந்த நறங்குமுதம் வாகி நாக்கி ஊரிச் செழுந்தேன் முகந்துஊட்டி முழுதும் சாத்துக் கடல்வரைப்பின் இது இது இது வதியும் இரவோர் தமைக் கீர்த்தி விழும் முறி மக்ளாம் தூதின் வரக்கூவி மகிழ்ந்து எப்போதும் எவ்வாறும் வழங்கிக் காக்கும் பெருங்கொடையோர்

கதிய தடம்சூழ் திருக்க2லசைக் களிறே தாலோ தூலேலோ கரு2ண முதிர்ந்த செங்கழு நீர்க் கன்றே தாலோ தூலேலோ''

அவ்வூரிலுள்ள பொய்கைகளில் கரிய கூந்தலினேயுடைய பெண்கள் நீராடச் செல்கின்றனர். அவர்கள் அப்பொய்கைக்குள் 'துடும்' எனப் பாய்கின்றனர். அதனுல் எழுந்த ஓசையால் அங்கிருந்த வாளே மீன்கள் 'துண்' என்று மேலெழும். அதனேச் சூழ்ந்திருக்கின்ற மரங்களின் கினகள் தடுப்பதனுல் அம்மீன்கள் அக்கிளேகளிலுள்ள காய் கனிகளே உதிர்த்துக் கொண்டு மேல்நோக்கிச் சென்று கிளே நுனியிலுள்ள தேன்கூட்டில் பாய்ந்து ஊடுருவி நிற்கின்றன (12).

நீரஃகள் முரசுபோல ஒலிக்கின்றன. வண்டுகள் இசைபாடுகி<mark>ன்றன. துள்ளுகின்ற வரால் மீன்கள் தாவிக்குதித்து ஒடுகின்றன. இதனுல் சங்கி னங்கள் முத்துக்களே ஈனுகின்றன. இத்தகைய நீர்த்தடாகம் சூழ்ந்த ஊரே கலேசைப் பதியாகும் (21).</mark>

கொத்துக்கள் நிறைந்த மலர்ச் சோஃகெளில் குயில்கள் கூவிக்கொண் டிருக்கின்றன (22). தும்பி, வண்டு மிஞிறு சுரும்பு எனும் நால்வகை வண்டினங்கள் இசைமழை பொழிந்து கொண்டிருக்கின்றன (17), வாவி தோறும் தேன் பாய்கின்றது (36). பொழில்களும், சோஃகளும் குழ்ந் திருக்கின்ற கஃசைப்பதியில் இயற்கைக் காட்சிகளேச் சுவாமிகள் இங்ஙனம் போற்றிப் பரவுகின்றுர்.

#### அணிதலம் ;

பல்வேறு உவமைகளே ஆசிரியர் இந்நூலில் கையாண்டிருக்கின்ருர்.

Caringo moridonesii Carii Cargo riirimi.

செந்நிறம் கலந்த இளந்தளிரானது ஒரு நிலயின்றி அசைவது போலக் குழந்தை ஐந்தாம் திங்களில் அசைகின்ற செங்கீரைப் பருவத்தில் பல உவமைகளே ஆசிரியர் கையாண்டிருக்கின்ருர்.

பிள்ளோயாரின் முகம் தாமரை போன்றிருக்கிறது. அதில் தோன்றும் சிறு வெண்கொம்பு பிள்ளேச் சிறுமதியம் போன்றிருக்கின்றது. அனகுயை என்பவள் தன்னிடம்வந்த திருமால் முதலான மூன்று தேவர்களேயும் சிறு குழந்தைகள் ஆக்கினதைப்போலத் தாமரையாகிய பெண் தன் தலேவளுகிய கூரோனேக் கண்டு முகம் மலர்ந்து அவன் அல்லாத முழுமதி வந்தபோது அதனேச் சிறுபிள்ளே ஆக்கியதைப் போன்று பிள்ளேயாரின் சிறு வெண் கொம்பு இருக்கிறது (6),

விராயகப்பெருமான் முகமசைந்து ஆடுகின்ற பொழுது கருமை சிறம் பொருந்திய குடுமியில் கட்டியுள்ள மலர் மாலே கழுத்தருகில் தொங்கு

**கின்றன.** காதின் பக்கத்திலிருந்து கருமை நிறம் பொருந்திய மகு**நீர்** சொரி கன்றன. வெண்மை நிறமாக இருந்த அந்த மால மதநீரில் நனேந்து கருமை கிறமாக மாறுகின்றன. காதின் பக்கமிருந்து நீங்குவதலுலும் அசைவத **தையம் மா**ஃயில் உள்ள மதநீர் சிந்துகின்றன. அதனுல் மீளவும் மாஃ வெண்மை நிறம் பெறுகின்ற காட்சியானது எப்படி இருக்கின்றதென்ருல், மேகம் முதலில் வெண்மை நிறத்தோடு கடலுக்குப் போய், அக்கடல் குழியும்படி நீரைப்பருகி, அதன்ல் கருமைநிறம் பெற்று, இடத்துக்கு இடம் போய் மழைகீரைக் கொட்டி மீளவும் வெண்மை கிறமாகத் இகழ் வதை ஒத்திருக்கும்படி செங்கீரை ஆடுக என்று கூறுகின்ருர் 

de la maria Din de Arganitario en difeni " மும்மல மாமத முற்றுப் போத , மாக்கில் நாக **முழுத்தறி வுறவீசி** இது அமாக பிக்கவர்க் ெக்க ் முகிழ்த்தலர் அன்பின் சங்கிலி உதறின் காணியுக்கிறுக்கு முதிர்ந்த அருட்கூடத்து இம்மென நீங்கி வெளிக்கொடு புவன மெனுங் கடுவனம் ஒடி யெப்பாகர்க்கும் அடங்கலவாகி இயங்கும் உயிர்க்கரிகள் தம்மை விடாது தொடர்ந்து பிணிப்பத் தகும் அங்குச பாசம் भेदी, मात्र की मात्र में कर के தாங்குதல் கண்டும் தம்போல் எண்ணிச் Total Common சார்பவை தமைநகையாக் முறையாக முறையாக முறையாக கொம்மை மலர்க்கைகள் கொட்டுவது ஏய்ப்பக் கொட்டுக் சப்பாணி குலேகெழு தடநிறை கலேசை நகர்க்கிறை ந்து நட்டுக் சப்பாணி '' (18). இது முற்றிக்கு முற்றிக்கு முற்றிக்கு முற்றிக்கு முற்றிக்கு முற்றிக்கு முற்றிக்கு

**எனும்** இப்பாட‰ உருவகமும், தற்குறிப்பும் அமையுமாறு ஆசிரியர் பாடியிருக்கின்ருர். நடிக்கு முறுக்கின் முறிக்கின் மூறிக்கின் முறிக்கின் மூறிக்கின் மூரிக்கின் மூறிக்கின் முறிக்கின் முறி

cartragithera pe-

இப்பாடலில் பிள்ளேயார் தம் கைகளில் கயிறையும் அங்குசத்தையும் தாங்கி இருக்கின்றதற்கு விளக்கம் கூறுகின்ருர். உயிர்களின் இயல்பு இறைவனின் பேரருட்டிரம் ஆகியவற்றையும் இப்பாடல் கூறுகின்றது. உலகிலுள்ள யானேகள் மும்மதம் உற்றதும் தம் அறிவை இழந்து. கட்டுத் தறியைச் சிதைத்து, சங்கிலியை வீசி எறிந்து, கூடத்திலிருந்து வெளியேறி, காட்டிற்குச் செல்லும்: பாகர்களே மதிக்காமல் திரியும்: பாகர்களோ தம் கைகளில் அங்குசத்தையும், கயிறையும்கொண்டு யாணகளப் பிடிப்பதற்குத் தேடி அலேவர். இதுபோன்றே உயிர்களும் ஆணவம், கன்மம், மாயை எனும் முக்குற்றமும் கொண்டு மெய்யுணர்வை இழந்து, அன்பைக் கைவட்டு. அருளேகீங்கி, உலகியலில் ஈடுபடும்' மலமுதிர்ச்சியால் அறிவும். அன்பும், அருளும் இழந்து ஆசான் வழி கில்லாது, உலகியலில் ஈடுபட்டு இறைவனே மறக்கின்ற இயல்பு உயிர் இனங்களுக்கு உண்டு, அதனுல் அவற்றை மதமுயற்சியால் தறியை வீசிச் சங்கிலியைச் சிதைத்துக் கூடத்தினின்று நீங்கிப் பாகரை மீறிக் காடு நோக்கிச் சென்று பாழ்படுத்தும் யாணகளாக உருவகப்படுத்தினர்.

#### புராணமரபுக் கதைகள் :

இப்பிள்ளோத் தமிழில் பல புராணக் கதைக**ோ** ஏற்றவிடங்களில் ஆ சிரியர் கையாண்டிருக்கின்றுர். அக்கதைகளேப் பின்வருமாறு பிரித்துக் காணலாம்.

- காப 1. இவ்பெருமான் தொடர்பான கதைகள் மிலம் இரு கிரும்பு
  - 2, திருமால் தொடர்பான கதைகள்
  - 3. விநாயகர் தொடர்பான கதைகள்
  - 4. பிற கதைகள்

திருமாலுக்குச் சக்கரம் அளித்தது (34); மன்மதின எரித்தது (2,3); மார்க்கண்டேயனுக்காகக் காலின உதைத்தது (2); முப்புரத்தை எரித்தது (2,49); நஞ்சண்டது (2); சரப வடிவானது (3); சிதம்பர வடிவானது (2); நரசிங்கத்தை அட்டது (3,5); நான்முகன் தலேயைக் கொய்தது (2); சடையில் பிறை அணிந்தது (44); புலியைக் கொன்றது (3); யானேயைக் கொன்றது (3) ஆகிய புராணக் கதைகள் சிவபெருமான் சிகழ்த்தியனவாகக் கூறப்படுகின்றன.

அடுத்துத் திருமால் பன்றிக் கொம்பை அணிந்தது (44); சிவ பெருமான் திருவடியைத் தேடியது (44) ஆகிய கதைகள் திருமால் தொடர்பாக இந்நூலில் இடம்பெறுகின்றன.

கயமுகாசுர**ேக**க் கொன்றது (33, 43): பஞ்ச பூதங்களேத் தன் உருவத்தில் ரிறுத்தியது (25): பார்வதியின் திருமுஃப்பால் உண்டது (9); பிறை சூடியது (50): இராவணனேப் பந்தாடியது (34); விகட சக்கர விநாயகர் ஆனது (34); சந்திரனேச் சபித்தது (35) ஆகிய கதைகள் விநாயகர் ரிகழ்த்தியனவாகக் கூறப்படுகின்றன.

கற்புக்கரசியாகிய அனகுயையிடம் சென்ற அயன், அரி, அரன் எனும் முத்தேவர்களேயும் அவள் தன் கற்பின் திறத்தால் குழந்தைகளாக ஆக்கியமையையும் (6); சிவபெருமான் நடனமாட, நந்தி முழவம் இசைக்க, திருமால் மத்தளம் கொட்டியமையும் (44); ஆதிசேடன் உலகைச் சுமந்ததையும் (46); தூர்க்கை மகிடாசுரனே அழித்ததையும் (5, 44); முருகன் கிரவுஞ்சத்தை அட்டதையும் (4); வீரபத்திரன் சந்திரனேத் தேய்த்ததையும் (34); தக்கன் யாகத்தை அழித்ததையும் (34) இப்பிள்ளேத்தமிழில் ஆசியர் கூறுகின்ருர்.

இக்கதைகள் எல்லாம் இறைவனின் பேரருள் திறத்தை வெளிப் படுத்துவனவேயாகும்.

tiramingrija nangaari :

mose mas of 1 .1

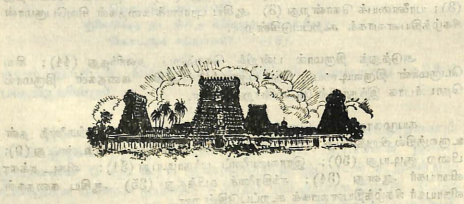
#### முடிவுரை:

தாய ஒளி வடிவினனும், அறிவுமயமானவனும், மலமாயை தொடர் பில்லாதவனும், அடியார்களுக்கு அருள் புரிவதற்காகவே திருக்க‰சைத் தலத்தில் திருமேனிகொண்டு எழுந்தருளி இருக்கின்றவனுமாகிய விநாயகப் பெருமானின் திருமலர்ப் பாதங்களே வணங்கி இடையூறு நீங்கிப் பிறவி ஒழித்துப் பேரின்பப் பெருவாழ்வு வாழ நாம் முயல்வோம்!

காக்கா கக்கமன் (84) மக்கம் பிருக்க காக்கும் மாக்க

(2.3); continued product in another continued (2); collection of the collection (3); collection of the collection (3); collection of the c

गंजर का का मा में का कि में का मार्गिक



கற்புக்காபெரியே சன் நடைபட்டம் சென்ற கான். அக் அள் எலும் முற்தேனில்போடிம் சனர் நாள் கற்பின் நிறந்தால் குறக்கைகளாக ஆக்கோணமாகமாடிற் (6): சிவசியாமான் பட்டையா. கத்தி முழுகளிற் இசைக்க திருமால் என்றாகம் சொட்டாயன்றாரம் (41): ஆதிரேட்கள் எ சுசைக் சமந்ததைகரம் (46): என்றக்க எதிடர்களி கொண் dan tiels in harmane harmained in the contraction

# குளத்தூர் அமுதாம்பிகை பிள்2ளத்தமிழ்

டாக்டர். கோமதி சூரியமூர்த்தி, எம். ஏ., மிஎச். டி., (சைவசித்தாந்தத்துறை, காமராசர் பல்கலேக் கழகம், **மதுரை.** )

Assure a complete of the contract of the contr

news of the state of the state

#### முன்னுரை:

பள்ளேத்தமிழ் என்பது தொண்ணூற்ருறுவகைப் பிரபந்<mark>தங்களுள்</mark> ஒன்று,

் பிள்ளேக் க**வி**முத<mark>ல் புராணம் ஈரூகத்</mark> தொண்ணூற் ரூரெனும் தொகைய தா**ன** ''

என்று பிரபந்தமரபியல் கூறுகின்றது. புறப்பொருள் இலக்கண நூல்களில் காணப்படும். புறத்திண்களேயும், புறத்துறைகளேயும் கருவாகக்கொண்டு வளர்ந்த இலக்கியங்கள் பலவற்றைப்பற்றிப் பாட்டியல்நூல் கூறுகின்றது. பாடாண்தினேக்குரிய " குழவி மருங்கினும் கிழவதாகும் ', (தொல், புறத் – நூல். 24) என்பதைக் கருவாகக்கொண்டு வளர்ந்த இலக்கியமே பிள்ளத் தமிழ் நூல் எனலாம். பிள்ோத்தமிழ் என்பது தாம் வழிபடும் தெய்வங் களேயேனும் பெரியோர்கள், மன்னர்கள், வள்ளல்கள் முதலியோருள் ஒருவரையேனும் பிள்ளேயாகப் பாவித்துத் தம் அன்புடைமை தோன்றப் பத்துப் பருவங்களமைத்து, நூறு ஆகிரிய விருத்தங்களால் பாராட்டிப் பாடப்படுவதாகும். இஃது ஆண்பாற் பிள்ளேத்தமிழ், பெண்பாற் பிள்ளேத் தமிழ் என இருவகைப்படும், காப்பு, செங்கீரை, தால், சப்பாணி. முத்தம். வாரானே, அம்புலி, சிற்றில், சிறுபறை, சிறுதேர் எனப் பத்துப் பருவங்களில் ஆண்பாற் பிள்ளேத்தமிழும், இறு இயில் அமைக்த மூன்று பருவங்கட்குப் பதிலாகக் கழங்கு, அம்மான, ஊசல் என்பவற்றைக் கூட்டிப் பெண்பாற் பிள்ளேத்தமிழும் எழுந்தன. கில பெண்பாற் பிள்ளேத் தமிழில் இறு மன்று பருவங்கள் அம்மானே, நீராடல், ஊசல் என அமைந்திருக்கும். இப்பருவங்கள் மூன்ருந்திங்கள் முதல் இருபத்தொரு திங்கள்வரை கூறப்படும் என இலக்கண விளக்கப் பாட்டியல் கூறு **கின்றது.** இறுதி மூன்று பருவங்கட்குரிய காலம் பொருத்தமாகத் தெரிய வில்லே. இறுதியில் உள்ள மூன்று விளேயாடல்களும் ஐந்து ஆண்டு முதல் ஒன்பதாண்டுவரை கிகழும் செயல்களாகவும் கூறப்படும்.

சிவஞானமுனிவர் 'கலசைச் செங்கழுகீர் விகாயகர் பின்னேத் தமிழ்'' என்னும் ஆண்பாற் பின்னேத் தமிழும். 'குளத்தூர் அமுதாம்பிகை பின்னேத்தமிழ் '' என்னும் பெண்பாற் பின்னேத் தமிழும் இயற்றியுள்ளார். குளத்தூர் அமுதாம்பிகை பின்னேத்தமிழ் இக்கட்டுரையில் ஆய்வு செய்யப் படுகின்றது.

குளத்தூரிலுள்ள இறைவி பெயர் அமுதாம்பிகை. மனம் வாக்கிற் கெட்டாத நிற்சத்தியாகிய அம்மை மீலயரையன் பாவையாகவும்: பாண்டியன் புதல்வி தடாதகைப் பிராட்டியாகவும் திருவுருக் கொள்ளு தலால், பெரியோர்கள் அம்மையைப் புகழ்ந்து பாடும் பிள்ளேக் கவியாக அமுதாம்பிகை பிள்ளேத்தமிழ் இயற்றப்பட்டது. ஆசுகவி, மதுரகவி, சித்திரகவி, வித்தாரகவி, என்னும் கவிகள் நான்கில் பிள்ளேக்கவி வித்தார கவியின் முதலாவது என ஆசிரியர் கருத்துத் தெரிவிக்கின்றுர். நூல் இயற்றுவோர் நூல் இனிதே முடியும் பொருட்டுக் காப்புச் செய்யுளாக விநாயகரை வணங்குவதுபோன்று, சிவஞான முனிவரும் விநாயக வணக் கத்துடன் இந்நூல் ஆரம்பிக்கின்றுர்.

பிள்ளேத்தமிழ் பாடுவோர் திருமால் முதல் முப்பத்து முக்கோடி தேவர் ஈருகப் பல கடவுளர் பிள்ளேயைக்காக்க என வேண்டுவது காப்புப் பருவமாகும். ஒரு காலே மடக்கி, ஒரு காலே நீட்டி இருகைகளேயும் நிலத்தில் ஊன்றித் தலே நிமிர்ந்து முகம் அசைய ஆடுதல் செங்கீரைப் பருவம்.

" **இருகை மலரு**ம் பு**விபதித்தொரு முழந்தா**ளிருத்தி யொருதாள் [மேல் நிமிர்த்துத்

தி**ருமுக தி**மிர்ந்தொரு செங்கீரை யாடியரு**ளே** ''

காகியிடி வர்புகொடு நாள்ளம் செக்காக கொடிகள் **டசெக்கீரைப் பருவ**ம் செ. 1

Principal distribute and and inching all mains wife. என்று செங்கீரை என்பதன் இலக்கணத்தைச் சிவஞான முனிவர் கூறுகின் ருர். தூலாட்டைக் கவனிக்கும் பருவம் தாலாட்டுப் பருவமாகும். இருகை கள்யும் ஒருங்கு சேர்த்துக் கொட்டும் பருவம் சப்பாணிப் பருவமாகும். குழந்தையை முத்தம் தருமாறு, தாய். தந்தை முதலியோர் வேண்டும் பருவம் முத்தப்பருவம். நடக்கும் பருவக் குழந்தையைத் தம்பால் நடந்து வருமாறு வேண்டுவது வாரானப் பருவமாகும். வானத்திலுள்ள கிலவைக் குழந்தையுடன் விள்பாடுதற்கு அழைக்கும் பருவம் அம்புவிப்பருவம். அவ்வாறு விளேயாட அழைக்குங்காலே சாம. பேத. தூன, தண்டம் என்ற நூல்வகைச் சூழ்ச்சிகளால் அழைப்பது மரபு. சிவஞான முனிவரும் அம்புவிப் பருவத்தில் இரண்டு பாடல்களில் சாமமும், இரண்டு பாடல்களில் பேகமும், இரண்டு பாடல்களில் தானமும், நான்கு பாடல்களில் தண்டமும் கூறினர். பிள்ளேயை நோக்கி மாதர்கள் அம்மானேயை எடுத்தாடி அருள வேண்டுமெனக் கூறுவது அம்மானப் பருவம். நீராட வேண்டுவது நோடற் பருவம். குழந்தையை ஊஞ்சுவிலேற்றி மகளிர் அவ்வூஞ்சில அடச் செய்தின்ற பருவம் ஊஞ்சற் பருவமாகும், அது இது இது இது

#### சாத்திரக்கருத்துக்கள் கூறல் :

சிவஞான முனிவர் சித்தாந்த நூற்புலமை வாய்ந்தவராதலால் இவருடைய நூலில் சாத்திரநூற் கருத்துக்கள் பலவற்றைக் காணலாம், இறைவனின் சக்தியாகிய அம்பிகை எங்கும் நிறைந்துள்ளவள் என்பதை, 'இவளிலாத் தான மொன்றில்லே '' (அம்புலிப் பருவம், செய், 7) என்கிருர். அடியவர்கள் உள்ளத்தில் எழுந்தருளியிருப்பதை, ''அடியார்கள் சிந்தை குடிகோண்டவள் '' (ஊசற்பருவம். செய்; 3.) என்கின்ருர். உயிர்கள் இறைவணே உணராவண்ணம் தடைசெய்வன ஆணவம், கன்மம், மாயை எனும் மூன்று மலங்களாகும் என்பது சைவசித்தாந்தக் கோட்பாடு. இம் மும்மலங்கள்பற்றி சிவஞானமுனிவர் இந்நூலில் பல இடங்களில் கூறுகின்ருர். (முத்தப்பருவம், செ, 1) அம்மாணப்பருவம், (செ. 4, 10) நீராடற் பருவம், (செ. 4). இம்மூன்று மலங்களுடன் மாயேயம் (மாயையின் காரியம்), திரோதானம் (இறைவனின் மறைப்புச் சக்தி) இரண்டையும் கூட்டி மலம் ஐந்து என்று கூறுவதுமுண்டு. சிவஞானமுனிவர் ஐவகை மலங்களேயும் குறிப்படுகின்ருர். (வாராணப்பருவம், செ. 4. அம்புலிப் பருவம், செ - 6).

சித்தாந்த நூல்களில் மலம் எனும் சொல் சிறப்பாக ஆணவத்தையே குறிக்கும். சிவஞான முனிவரும், 'வணங்குமுறை யாற்றனது திருவுளப்படி சிற்கு மாந்தர்க்குமல திரோத மாயேய காமிய மருட்பிணி யவிழ்த்து" (அம்புலிப்பருவம். செ. 6) என்ற இடத்தில் மலம் என்ற சொல்லால் ஆணவத்தையே குறித்தார் எனலாம். மருட்பிணி என்றது (மருள் – மயக்கம் செய்வது)மாயையைக் குறித்தது. ''வைத்ததோர் மலமாய் மாயை மயக்கமும் செய்யுமன்றே'', (சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம், செ. 143) என்ற அருணந்தி சிவாசாரியார் அருள்வாக்கும் இங்கு சினேவு கூரத்தக்கது.

சிவஞானமுனிவர் சரியை, கிரியை, போகம், ஞானம் என்ற சிவ தருமம் நான்கு பற்றியும், குரு. லிங்க, சங்கம வழிபாடுபற்றியும் குறிப்பிடு கின்ருர் (ஊசற்பருவம் செ. டி)) மலபரிபாகமுற்ற உயிர்கட்கு அம்மை அருள்புரிதலே,

'' மெய்த்தொண்டு செயும் அன்பர்கள் உளந்தொறும் வயங்கு பரி பாகபேத மார்க்கத்தி னுக்கிசைய மன்னி நீ விளேயாடும் '' (ஊசற்பருவம், செ. 9) என்று கூறுகின்ருர்.

# கற்பீனையில், உவமையில் சாத்திரக் கருத்தை ஏற்றிக் கூறுதல்:—

சிவஞானமுனிவர் இந்நூலில் அம்பிகையைப் புகழும்போது சாத்திரக் கருத்துக்களே நேரடியாகக் கூறுவதோடு மட்டுமல்லாமல் இலக்கியாயம் தோன்றக்கூறும் கற்பனேப் பகுதிகளிலும் உவமைகளிலும் சாத்திரக் கருத்துக்களே ஏற்றிக் கூறுகின்ருர். குழந்தைகள் சிறுவீடு கட்டி, சிறு சோருக்கித் தங்கள் பாவைகளின் பசிதீர்த்து விளேயாடுவது வழக்கம்

அம்மையின் இவ்விளயாட்டிலே சித்தாந்தக்கருத்தை ஏற்றிக் கூறுகின்ருர் அண்டகடாகப் பரப்பே சிற்றிலாகவும், உயிர்கள் நுகரும் கருமப்பயனே சிறு சோருகவும் கொண்டு, உயிராகிய பாவைகட்கு மலகோயாகிய பசி நீங்கும்படி, அவற்றிற்குப் பலகால் அச்சோற்றின உண்பித்துப் பரமானந்தப் பெருவீட்டில் குடிகொண்டிருக்கும் தீங்கரும்பாக அம்பிகையை வருணிக் கின்ருர் (வாரான, செ. 8). 'மலநோயாகிய பசி' என்று சுவாமிகள் குறிப் பிடுவதிலுள்ள சித்தாந்த நுட்பம் சிந்தீனக்கொரு விருந்தாகும். உண்டாகும் ஒரு நோய் படலம். படலம் ஏற்பட்ட கண்ணிற்குச் சூரிய ஒளி விளங்கித் தோன்ருது. அதைப்போல ஆணவுமலமுள்ள உயிர்களிடத்துத் இருவருளோளி விளங்கித் தோன்ருது. எனவே ஆணவத்தை நோய்க்கு ஒப்பீடல் மரபு. "ஆணவமான படலம் கிழித்து" என்ருர் குமரகுருபரர் (கந்தர் கலிவெண்பா. கண்ணி, 25). அடுத்து ஆணவத்தைப் பசிக்கு ஒப்பிடுதலே ஆராய்வோம். குழந்தைக்குப் பாவில் உண்டான விருப்பம் தாய் தந்த விருப்பமானல், அவள் கொடுக்கொபோகெல்லாம் குடிக்கவேண்டும், சேயின் விருப்பமானல் மாந்தநேர்ய் உள்ள காலத்தும் மறுக்காமல் அருந்த வேண்டும். ஆனல் வழக்கில் அவ்வாறில்லே எனவே உண்மையில் குழக் தைக்குப் பாலில் விருப்பளித்தது பசியேயாகும். அதைப்போல இருள் மலந்தான் கன்மத்தில் உயிர்கட்கு வேட்கை எழுப்புவது, எனவே மல மாகிய பசி என்ருர் எனலாம்,

சுத்தமாயை, அசுத்த மாயை தூண்களாக விளங்க, ஆணவமாகிய விட்டத்திலிருந்து கன்மக் கயிறுகள் தொங்க, மாயேயமாகிய பலகையில், ஆருயிர்க் குழவிகளே வைத்து, மரணம், பிறப்பென்னும் நோய்பதித்த ஊஞ்சலில் வைத்தாட்டி, இறுதியில் இருவினே நீக்க முடிவில், எடுத் தணேக்துப் பரமுத்தி வீடளித்து சிவானந்தத்தை அம்மை அருத்துவதாகச் சிவஞானமுனிவர் கூறுகின்ருர். (ஊசற்பருவம், செய் 8)

் ஊசல் கமிறற்ருற் ருய்தரையே யாந்துணேயான் '' (இவஞானபோதம், வா. 39-6) இங்கு சிணவு கூரத்தக்கது.

அம்பிகை அம்மானே ஆடுகின்ருள், நீலமணிபதித்த அம்மான மேற்செல்வது, அடியார்களது பாசம் அகல்வது போன்றுள்ளதாம், பவளம் பதித்த அம்மானே மும்மலமற்ற காஃத் தோன்றும் சிவப்பேரொளி போன்றது என்கின்ருர். (அம்மானப் பருவம், செ. 10).

பாலியாற்றிலே பெண்கள் நீராடுகின்றனர். அவர்களுடைய கூந்தலி லுள்ள மாஃகளில் வந்தமருகின்ற வண்டுகள் அஃகளே அகற்றுவது. சிவ பெருமான் தன்னே மன, மொழி, மெய்களால் அழுத்தமாக வழிபடுவாரது மலநோயை அகற்றுவது போன்றிருப்பதாகச் சிவஞானமுனிவர் கூறுகின் ருர். (நீராடற்பருவம், செ. 8),

இவ்வாறு கற்பணப் பகுதியிலும்; உவமையிலும் சித்தாந்தக் கருத் தினே யேற்றிச் செம்மையுற விளக்குகிருர் சிவஞான முனிவர்.

#### 

சிறு குழங்தைகட்குத் திருஷ்டி விழாமலிருக்க ஙிலத்தில் நீரிட்டுத் தேய்த்து வழித்து அம்மண்ணப் பொட்டாக நெற்றியிலிடுதல் உலக வழக்கு, இத**ே**,

'' பாரிழைத் தொரு பொட்டு நுதல்மதிக் கிட்டு ''

. வ்குறாறிணைக்க பா (வரவி) அது கூடுக்கீரைப்பருவம், செ. 4).

" isolia, i intan municipal in a Cont

என்கென்ருர் சிவஞானமுனிவர்.

அம்மையானவள் சிவபெருமானிடம் ஊடல் கொள்ளும்போது அவள் சீற்றத்தைத் தணித்துக் கருணேயைப்பெற கங்கையைத் தலேயிலே அணிந்த சிவபெருமான் கைகூப்புவார். அம்மட்டோ! அவர் கையிலேந்தி யுள்ள மானும். மான்போன்ற விழியுடைய அம்மையைத் தொழும். மாலேயி லுள்ள வண்டுகள் அவள் கூந்தலுக்குத் தாவும். அரவும் அவளிடம் தாவும் அவற்றைப்போல, சந்திரனே! நீயும் அவளே வணங்குவாயாக என்று சிவஞானமுனிவர் கூறுவது (அம்புலிப்பருவம், செ. 9) உலகியலில் நடைபெறும் ஊடல் தணிவிக்கும் காட்சியைக் காட்டும்.

#### அணிநலன் :

செய்யுளுக்கு அழகுட்டுவது அணியாகும். இந்நூலில் தன்மை நவிற்சியணி, உயர்வு நவிற்சியணி, உவமையணி, மடக்கணிபோன்ற பல அணிகள் அமைந்து இன்பம் தருகின்றன. இங்கு உவமையும், மடக்கணி யும் மட்டும் எடுத்துக் காட்டப்படுகின்றன.

# உவமை நலன் குறு பெற்ற மலிரும் குறைப்படு ப்படியாக படுக்கும்படு

அம்மையின் திருக்கைகின்று மேலே வீசி வீன்யாடும் அம்மானேக் காய்கள், முத்திலைமைக்க வெள்ளியனவாய் மதி வடி வமுடையதாயிருப் பினும் சிவந்திருக்கன, அது வெண்மதியானது செம்பவளக்கொடி படர்க்க கடலில் எழுங்காலத்திலும், மேலேக்கடலில் புகுங்காலத்திலும் சிகப்பாய்த் தோன்றுதல்போல உள்ளதாக சிவஞானமுனிவர் கூறுகின்ருர். அம்மானேக் காய்களானவை அம்மையின் திருக்கரங்களில் அணிக்க பொற்கடகத்தின் அழகினேப்பெற்று நான்முகனேப் போலவும். அம்மையின் திருகிழியின் சிறத்தினேக் கவர்க்து திருமால்போலவும், அம்மையின் திருநுதற் சிக்தூரப் போட்டின் சிறங்கவர்க்து சிவபெருமான் போலவும் மேலே செல்லுங் கால் எவற்றினும் தோயாத சிற்பரம்போலவும் விளங்கிற்று, (அம்மானப் பருவம், செ, 10). என்ற சிவஞானமுனிவர் கூறுவது படிக்குக்தோறும் தெவிட்டா இன்பம் பயக்கும்.

குளத்தாரிலுள்ள பொழில்களில் குரங்குகள் கரும்பினேச் சுவைத்து, வாழைக்குலேகளேத் தாக்கித் தென்னங்காய்களேச் சிதறிப் பசிய நெடிய கழுகின் மீதேறி அதனின்றும் விண்ணுலக மரங்களில் தாவிப் படர்ந்துள்ள கொடிகளில் வீளேயாடுகின்றன. அக்காட்சி கம்பத்தில் கட்டிய கயிற்று வழியாகச் சென்று கழைக்கூத்தர் நடிப்பதுபோல் உள்ளதாம், (தாலப் பருவம், செ. 5))

#### மடக்கணி:

வந்த சொற்றுடரே அடுத்த அடியில் மீண்டும் வந்து வேறு பொருள்தந்து செய்யுளுக்கு அழகூட்டுவது மடக்கணியாகும்.

" மலங்க டங்குமரு ளூராய் தாலோ தாலேலோ
மலங்க டங்குமரு ளூராய் தாலோ தாலேலோ
கலங்க லந்தவரை யேயாய் தாலோ தாலேலோ
கலங்க லந்தவரை யேயாய் தாலோ தாலேலோ
புலங்க டந்தபர நாடாய் தாலோ தாலேலோ
புலங்க டந்தபர நாடாய் தாலோ தாலேலோ
இலங்கு ளந்தைவரு தாளாய் தாலோ தாலேலோ

(தாலப்பருவம், செ. 10)

மலங்கு + அடங்குதல் + அருள் + ஊர்+ஆய் = கலங்குத
லோழிந்த அருள்வழிச் செல்பவளே எனப்பொருள் (முதலடி).

மலங்கள் + தங்கும் + மருள் + ஊராய் — மும்மலங்கள் தங்குகின்ற
மயக்கத்தின் வழிச் செல்லாதவள் எனப் பொருள் (2ஆம் அடி).

கலம் + கலந்த + அரை + ஏய் + ஆய் — மேகலாபரணம்
பொருந்திய இடையைப் பெற்றுள்ள தாயே எனப்பொருள் (3ஆம் அடி).

கலங்கு + அலந்தவரை + ஏயாய் — அறிவு கலங்கித்
துன்புற்ற ரைச் சேராதவளே என்பதாம், (4வது வரி),
புலம் + கடந்த + பரம் + நாடாய் — எல்லாத் தேயங்களேயும்
கடந்து நின்ற வீட்டுநாட்டையுடையவளே எனப்பொருள் (5வது வரி).

புலங்கள் + தந்து + அபரம் + நாடாய் — அறிவுகளேக்
கொடுத்துப் பின்னிடுதலே விரும்பாதவளே எனப்பொருள் (6வது வரி),
இலங்கு + உளம் + தைவரு + தாளாய் — விளங்குகின்ற
அன்பர்களுடைய மனத்தின்கண் மிகப்பொருந்துகின்ற
கால்களேயுடையவள் எனப்பொருள் (7வது வரி),

இறு தி வரியிலுள்ள இலங் குளந்தை வருதாளாய் என்பதைக் குளந்தை யிலம் வருதாளாய் என மாற்றி குளத்தூர் இன்பமாக வருகின்ற முயற்சி யுடையவளே எனப்போருள் கொள்ள வேண்டும். இம்மடக்கணி தரும் இன்பத்தில் மயங்காதார் யாருளர் ?

#### புராணக் கதைகளே எடுத்தாளல் :

அம்மை சோமேசர் மார்பிணக் கொங்கையாற் குழைவித்தது (அவை யடக்கம்), உபமன்னியு முனிவருக்குப் பாற்கடல் ஈந்தது (சப்பாணிப் பருவம், செ. 2), சரவணப்பொய்கையில் உதித்த ஆறு வடிவத்தையும் ஒன்ருக்கி எடுத்தணேத்துப் பாலருத்தி வளர்த்தது (மேலது, செ. 2), சிவபேருமான் திரிபுரம் எரித்தது (முத்தப்பருவம், செ. 1), இராவணன் கயிலேயைப் பெயர்த்தது (வாராணப் பருவம், செ. 5), சிவனே மதியாது தக்கன் வேள்விசெய்து பட்டபாடு (அம்புலிப் பருவம், செ. 8) போன்ற புராணக் கதைகள் பலவற்றைச் சிவஞானமுனிவர் இந்நூலில் எடுத்துரைக் கின்ருர்.

#### முடிவுரை:

சாத்திர நூலறிவுடையோரின் சிந்தஃனக்கு நல் விருந்தாக இந்நூலில் சாத்திரக் கருத்துக்கள் பல நிரம்பிக் காணப்படுகின்றன. இலக்கிய இன்பம் காண விரும்புவோர்க்கும் இந்நூல் தேன் என இனிக்கும் சொல்லழகும் பொருளழகும், இசை இனிமையும் கலந்து விளங்குவதால் கற்பவர் உள்ளத் தைக் களிப்படையச் செய்யும், இந்நூலிலுள்ள உவமைகள் பல உவட்டா இன்பம் தருவன.

I respect to the property of the contract of t



throng and maker of the grant of

(tpaquapagi):

# திருமுல் 2ல வாயில ந்தாதி

திருமுறைச்செம்மல், வித்துவான், பேராசிரியர், இது வாறி தா. ம. வெள்ளே வாரணம்,

> ( செந்தமிழ்க் கல்லூரி, திருப்பனந்தாள் . ) • • • • • • • •

the named and application of a decided and the contraction of the cont

### முன்னுரை : இது வியு அடுடுப்பிகளை ஃடியிரி மடி மிகக்கும் டுக க்ரிக்ரக

மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளால் அருளிச் செய்யப்பெற்ற பிரபந்தங் களுள் திருமுல்ஃவாயில் அந்தாதியும் ஒன்ருகும். திருமுல்ஃவாயில் என்னும் தலத்தில் எழுந்தருளியுள்ள இறைவன்மீது இயற்றப்பெற்ற அந்தாதியாகையால் இது இப்பெயர்பெற்றது.

#### நூலின் அமைப்பு:

இந்நூல் கரப்புச் செய்யுள் ஒன்றும் நூற்செய்யுள் நூறுமாக 101 செய்யுட்களக் கொண்டுள்ளது. செய்யுட்கள் யாவும் கட்டளேக் கலித் துறை என்னும் பாகினவகையால் இயற்றப்பெற்றிருக்கின்றன. ஒவ்வொரு செய்யுளிலும் நான்கடியிலும் முதலெழுத்து நீங்கலாக இரண்டாவது முதலிய எழுத்துக்களில் குறைந்தபட்சம் ஐந்தும் அதிகபட்சம் பத்தும் மடங்கி வந்திருப்பதால் இது திரிபந்தாதி ஆகும். ஆயினும் 1, 10, 22, 23 26, 32, 34; 43, 44, 46, 53, 61, 65, 70; 71, 79, 80, 85, 87, 90, 93, 97, 98-ஆம் செய்யுட்கள் இரண்டாவது முதலிய எழுத்துக்களே அன்றி முதலெழுத்தும் ஒத்து யமகமாக அமைந்துள்ளன. எனவே இவ்வந்தாதி திரிபும் யமகமும் கலந்துவந்த அந்தாதியாக அமைந்திருத்தலே அறியமுடிகிறது.

#### திரிபுக்கு ஓர் எடுத்துக்காட்டு:

சிந்தைத் திருக்கு மரமும் களவும் நிறைந்த வஞ்ச கந்தைத் திருக்கும் அரமநேர் விழியார் காமங்களும் முந்தைத் திருக் குமரன் மாயமும் முடித்து ஆளும், ஓரு விந்தைத்(து) இருக்கு மரபறியா முல்ஸே மெய்ப்பொருளே. (8)

இச்செய்யுளில் இரண்டாம் எழுத்து முதலாக 9 எழுத்துக்கள் நான்கடியி அம் மடக்கி வந்தமையால் திரிபு என்பது அறியப்படும்.

## இச்செய்யுட்பொருள் : 🍀 🚧 🦂 🖟 🖟 🖟 இத்து 🤲 🖮 வு 🔭 விறிந்து 💮

ஒப்பற்ற வித்தையான இருக்கு வேதத்தாலும் உண்மை அறியப் படாத திருமுல்ஃவாயிற் பரம்பொருளே! சிக்தையிலுள்ள முறுக்குண்ட மரப்பண்பும், களவுச்செயலும். வஞ்சகம் பொருந்திய அரம்போலும் விழி யுடைய மகளிரிடத்து உண்டாகும் ஆசையும் முற்பட்ட திருமகளின் குமாரணுகிய மன்மதனின் மாயமும் ஆகியவற்றை ஒழித்து ஆட்கொள் வீராக.

#### திகுமுல் வோயிலின் இயல்புகள் :

தடஞ்குழ் முல்லே (37) வாவிகள் மல்கு முல்லே (75) பூம்பொய்கை குழ் முல்லே (84) என்ற தொடர்களால் இத்தலத்தில் பல குளங்கள் இருப்பது அறியப்படும். வளே முத்தம் என் முல்லே (18) என்பதால் இக்குளங்களில் உள்ள சங்குகள் முத்துக்களே எனுகின்றன என வருணணே புலப்படும். அனம் கனம் வாவியும் காவும் உலாவு முல்லே (14) என்பதால் குளங்களில் அன்னங் களும் சோலேகளில் மேகங்களும் உலாவுகின்றன என்பது தெரியவரும்: இத்தலத்தில் ''பல்லியம் தாம் அரையாமத்திலும் கண்படா''மல் ஒலிக்கின்றன (42). தவ மாதவர் (17). மேதக்க சிந்தனேத் தாபதர் (82) பெரும் புலவர்கள் (15) கவி கமகன் வாதி வாக்கி என்னும் நாற்கவி வாணர்கள் (46) வாழ்கின்றதாகச் சுவாமிகள் பாராட்டிக் கூறுகிறுர்கள்.

#### ்பின்வருக்கு நடிப்படுக்கு இதன் முல்லேயா ? வடமுல்லேயா ? உதென்முல்லேயா ?

திருமுல்ஃவாயில் என்னும் பெயரில் சோழநாட்டில் ஒன்றும் தொண்டைநாட்டில் ஒன்றுமாக இரண்டு தலங்கள் இருக்கின்றன. இவற்றுள் சோழநாட்டுக் தலக்தைத் 'தென்முல்ஃவாயில் என்றும், தொண்டை நாட்டுத் தலத்தை வடமுல்ஃவாயில் என்றும் வேறுபடுத்திக் காட்டுவது மரபிலுள்ளது. சிவஞான சுவாமிகள் அந்தாதி அருளிச்செய்தது வடமுல்ஃ வாயில் தலத்துக்குத்தான். ஆயினும் 16, 20, 23, 33-ஆம் செய்யுட்களில் தென்முல்ஃ வாயில் என்று சுவாமிகள் குறிப்பிட்டுள்ளனரே என்று சாமானியர் கேட்கக்கூடும். ஈண்டுத் தென்முல்ஃ என்பதில் தென் என்பது திசையைக் குறிக்காது: அழகு என்னும் பொருள்தரும். என் எனில் இவ்வந்தாதி நால் வடமுல்ஃ வாயிலுக்குத்தான் உரியது என்பதனேத் "தொண்டையநாடு புகழ்ந்தோங்கு முல்ஃ (70) எனவும். '' பாலி வடகரை முல்ஃல் '' (26) எனவும் தெளிவுபடச் சுவாமிகள் எடுத்துரைத்துள்ளார்கள்.

#### நடுவெழுத்தலங்காரம்:

பாட்டுடைத் தஃவனின் பெயரிலுள்ள ஒவ்வொரு எழுத்தும் நடு எழுத்தாக அமையப்பெற்ற சொற்களே மனத்துள் சிறுத்தி அவற்றின் பரியாயச் சொற்களேமட்டும் கூறிப் பாட்டுடைத் தஃவனின் பெயரை உய்த்துணர வைப்பது நடுவெழுத்தலங்காரமாகும், '' புத<mark>ல்வி மண் ஓர்உந்</mark>தி கஞ்சம் தெளிவின் <sub>உள்ளும</sub>ொறும் இ முன்பின் விட்டு ஓம்புதல் உறும் நள்ளெழுத்தான் '' (50)

என்னும் தொடரில் சுவாமிகள் இவ்வலங்காரத்தை அமைத்துள்ளார்கள். But dram Dang with the state of the state of

| பரியாயச்சொல்        |                     | மனங்கொண்டசொல் |                           |                          |
|---------------------|---------------------|---------------|---------------------------|--------------------------|
|                     | புதல்வி             | WA ST         | குமாரி                    | (मागारकोडि । ।<br>जीवाक. |
|                     | மண் (பூமி)          | _             | காசினி                    |                          |
| as continued        | ஓர் உந்த<br>ஓர் ஆறு | obin th       | ்பாலாலா நாறு <sub>ப</sub> | Mayotin an               |
| the distribution of | க <b>ஞ்</b> சம்     | tion we as    | ען נטט עו וו פ            | लालका क्ष                |
| ang morting         | தெளிவு              | Hall Wall     |                           | his williams             |

பரியாயச் சொல்லினின்று மனத்துட்கொண்ட சொல்லே ஊகித்து அச்சொற்களில் நடுநின்ற எழுத்துக்களே ஒன்று சேர்த்தால் மாசிலாமணி என்னும் பெயர் வருக‰ அறியலாம்.

the costs from (31) in minutes district (SB) income

#### மாசிலாமணி:

The manufacture

சிவஞான சுவாமிகளுக்கு ஞானிசிய பீடமாகிய ஆதீனம் திகழ்வது திருவாவடுதுறை ஆகும், இத்தலத்து இறைவன் பெயர் மாசிலாமணி. இத்திருநாமமே சுவாமிகள் அந்தூதி பாடிய வடமுல்லேவாயில் இறைவ **ஹக்கும்** பெயராக அமைந்துள்ளது, இவ்வொப்புமை கண்டு தனக்குண் டான வியப்பினே 64-ஆம் செய்யுளில்

" ஆவடுதண் துறைக்கண்ணும் முல்லே யூரினும் அமர்ந்து நாமம் ஓள்ருக் கொண்டு பாரிப்பது திப்பியம் '' cont. Legit on the Conservation

என்று சுவாமிகள் அருளுகிருர்கள்.

#### நயங்கள் சில: இது அதிக்கு நடிக்கு இது இது இது அதிக்கு இது அதிகு அது

இவ்வந்தாதி நூலில் அமைந்த நயங்கள் பலவுள. அவற்றுள் சிலவற் றைக் காண்போம். ஐந்திணே இன்பமாயின் துய்த்தற்(கு) உரியதாகும் கைக்கிளே இன்பமாயின் அது துய்த்தற்கு உரியதாகாது. இதனேத் தெங்கின் இள**ீர் கைக்குக் கிட்டுமாயினும் நாய் என்ன பயணப்பெறும் என்**ற உவமையால் [அங்கைக்கு இீனதாம் தெங்கங்காய் உறின் நாய் என்செயும் (19) என்னும் தொடரால்] விளக்குவது ஒரு கயம். இறைவன் தானே வந்து அருள்செய்தாலன்றி. அவ்வருளே நாமேபெறுவது என்பது முடியாது என்பதை இளஞ்சேய்க்கு அழகுதருமு‰ வாயில் வைத்தாலன்றி உண்ணும் தகுதி உண்டோ " (40) என்னும் உவமையால் புலப்படுத்தி இருப்பது ஒரு நயம். மண்ணசை பெண்ணசை பொன்னசை என ஆசையை மூன்ருக்க

en fil en me manufact de la communicación de l

கூறுவது வழக்கம். இம்மூன்றையும் தூண்டில் என (பொன் பெண் மண்ணும் தூண்டில்'. (76) என உருவகம் செய்திருப்பது ஒரு நயம் உயிர்கள் தேவகதி, மனிதகதி. விலங்குகதி, நரகர்கதி என்னும் நாற்கதி யிலும் தடுமாறுவதைப் ''பந்து அங்கும் உங்கும் அலமரல் போன்று'' (89) என்ற உவமையால் விளக்கி இருப்பது ஒரு நயம்.

adulmiden itmosadada

#### முடிவுரை:

மேற்கண்டவைகளே யன்றி மற்றும் பல செய்திகள் இவ்வந்தாதி நாலில் அமைந்துள்ளன, ''கருமமலம் கொடுமாயையும் நீக்கி'' (5) எனவும் ''அறுப்பது நான்கு இரண்டு முப்பதும் அத் தகவாளர்க்கு'' (36) எனவும் ' மந்திரம் தான்முதல் ஆறும்'' (72) (ஆறு அத்துவரக்கள்), எனவும் என்றன் பங்கம் பொன்றும் துறைகாட்டி முத்தியிற் சார அருள்'' (74) எனவும். ''வந்தியன்றே வரைமா மாது; நீயும் அவ்வாறு'' (79) (பவன் பிரம்ம சாரியாகும் பான்மோழி கன்னியாகும்) எனவும் பல சாத்திரக் கருத்துக்கள் இடம்பெற்றுள்ளன, எனவே இவ்வந்தாதிநூல் சொற்களஞ்சியமாகவும். இலக்கியப் பேழையாகவும் சாத்திரக் கருவூலமாகவும், திகழ்வதைக்கண்டு இன்புற முடிகிறது,

wer non Generalist Quel source and and manufactured a mine அடியாயிலும் பின்வரும் செய்யுளின் முறையைகளு. dim Ling Charle war of the annual militar of the comment of the contract of the contrac croninglis. crantes with an obis suit moires water a leak site spines unas Comer semication and the second contract Commen Digital Committee . was placed and a real wife Committee . will draped A Bull of their son of their sie, Genterate astin an Broppell of Bull விருத்றம், என்சிர் அசிய்ப விருத்தம், கட்டகோக் கலிப்பா ஆகிய ஆறுவகை to no rious musica per ou at Serior paris mariant in the comprised (最惠 心态 地 地 ) Marien der 120 bignes the the merentual transfer dieta alla bresse di col pari as man ancount anninum of the Le diesas prinas dud the Brains of delinguited injuring more diesignile ne or a fact of the Contract LIFE THE COMMUNIC MENTING CLANCE COMPANIELE the mount of orthon, Canada shar On the low want of an analyte of the Bunganantania (gr. 10 and ingridua). Bunganan maring it application nauthonia Agent Sidner and 12 miles and Change County of the County angletten in the land and an animote comment to be continued to college

Did get a Chiut. Office of and only an area in the inches of a all of a grade of

to the surface of the control of the

# திருக்க2லரைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி

ம்பா அரை மாப்பட்டு இக்கூடு ம்று குறை என்ற

Street Aguerragia. Quatifuli Cumpumana

முனேவர் ம. சா. அறிவுடை நப்பி, எம், ஏ., பிஎச். டி, —( தமிழ்ப் பல்கலேக் கழகம், தஞ்சாலூர் - 613 001.)—

என்றன் பள்கம் போன்றம் தகையார், முற்றியிற் கார அருவ்" (74) எனவம் "கட்டுயன்றே கண்டின் மாது; காழ் அப்காறு" (79) (பணன்

் இருக்க**லசைப் பதிற்றுப்பத்**தந்தாதியைப் பற்றிக் காண்போம்.

#### நூலமைப்பும் சிறப்பும் : அதை அற அற்கு இல்கக்கு காவிக்கி

முன் நீன்ற செய்யுளின் இறுதி எழுத்தாயினும், அசையாயினும், சீராயினும். அடியாயினும் பின்வரும் செய்யுளின் முதலாகவர. ஈறும் மூதலும் மண்டலித்து முடியப்பாடும் ஒருவகைச் சிற்றிலக்கியமே 'அந்தாதி' எனப்படும். எனவே இந்நூலில் வந்துள்ள பாக்கள் அனத்தும் அந்தாதி யாகத் தொடர அமைந்துள்ளனவாதலின் அந்தாதி' என்னும் பெயரை இந்நூல் பெற்றது. அன்றியும். இந்த நூல் சந்த வேறுபாட்டால் அறுசீர் ஆசிரிய விருத்தம், கலி விருத்தம், கொச்சகக் கலிப்பா, எழுசீர் ஆசிரிய விருத்தம், எண்சீர் ஆசிரிய விருத்தம், கட்டனேக் கலிப்பா ஆகிய ஆறுவகை செய்யுளால் நூறு பாடல்கள் அந்தாதியாகத் தொடர அமைந்துள்ளது. அதுபற்றியே பதிற்றுப்பத்தந்தாதி' (பத்து இற்று பத்து அந்தம் ஆதி) எனப்பட்டது. காரைக்காலம்மையார் பாடிய 'அற்புதத் திருவந்தாதி'யே அந்தாதிச் சிற்றிலக்கியங்களில் முதலாவதாகத் தோன்றிய நூலாகும்,

இத் 'திருக்கலேசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி' காப்புச் செய்யுள் ஒன்று நீங்கலாக நாறு செய்யுட்களேக் கொண்டது. 'பருமால சிரைவீதித் திருத் தொட்டிக்கலப் பதிற்றுப் பத்தந்தாதித் திருமால்' எனத் தொடங்கும் காப்புச் செய்யுளில் 'பெரிய மாலேகள் வரிசையாகத் தொங்கவிடப் பெற்றுள்ள வீதிகளேயுடைய திருத்தொட்டிக்கலயில் வீற்றிருக்கும் எமையாளும் சிவபெருமான் திருவடியில் பதிற்றுப்பத்தந்தாதியாகிய அழகிய மாலேயைச் சேர்க்க, போருக்குரிய வெற்றி மாலேயான வாகையைச் சூடிக் கயமுகாசுரனேக் குடல்கள் குழம்பத் துகைத்து உருட்டிப் புரட்டி, நாயினும் சிறியேணுயை என் புறவி மயக்கத்தைப் போக்கி அருள் செய்வதற்கு எழுந் தருளிய செங்கமுகீர்ப் பீள்ளேயாரை வணங்குவாம்'' என்று கூறியிருக் கின்ருர் அரிரியர். இதில் அந்தாதியை அழகிய மாலேயாகக் கூறுகின்ருர்.

# சிவபெருமான் பெருமை : நாட்கு நடிகளில் நடிகளில் இது முறு மிக்கி சி

திருக்க‰சையில் எழுந்தருளியுள்ள சிவபெருமான் இந்நூலின் பாட்டுடைத் தஃவர் ஆவர். நூல் முழுவதும் சிவபெருமானின் பெருமை, இயல்பு, வடிவம், வரம்பிலாற்றல் தன்மை, அருள் நல்கும் தன்மை ஆகியனவற்றைக் காணமுடிகிறது.

புதுமைக்குப் புதுமையானவன் : பழமைக்குப் பழமையானவன் : புறத்தும் அகத்தும் உள்ளவன்; முதுமையும் இளமையும் உள்ளவன்; முதலாகவும் முடிபாகவும் உள்ளவன் (3). தூண்டாத விளக்கின் ஒளியாய் எங்கும் சுடர்பரப்பும் தொல்லோன் (16); தேவர்கள் இருக்கின்ற புதிகளுக் கெல்லாம் பதியாகிய திருக்க‰சையில் உறையும் தஃவன் (19); தாமத குணத்தின் காரியமாகிய துயில், மயக்கம், வஞ்ச**னே முதலியவற்றிற்கு** இடமாகிய கருநிற உருத்தாங்கிக் காத்தல் தொழில் என்னும் சத்துவ குணத் தொழில் மேற்கொண்ட நாரணற்கும், தாமசகுணமேன உலகவரால் தொழிஃச்செய்<mark>யும் சத்துவ குணமயமான</mark> கொள்ளப்படும் அழித்தல் வெண்ணிற உருவந்தாங்கிய சங்கரனுக்கும் தாமதகுண உருவம் பொருந்தாத இ<mark>ராசதகுண வடி வமா</mark>கிய பொன் கிறம் உருவந்தாங்கி அவ்**விராசதத்** தொழிஃயே மேற்கொள்ளும் பிரம தேவற்கு<mark>ம் தமோமயனுகிய தனிய</mark> ணுகிய எனக்கும் க‰சையில் எழுந்தருளியிருக்கும் சதுர்த்தப் பொ**ருளாக** வேதத்திற் கூறப்பட்ட தாணுவே நீயே இறைவனுய் இருந்தனே (32).

சத்துவம், இராசதம், தாமதம் எனும் முக்குணங்களுக்கும் உரிய அயன், அரி, உருத்திரன் ஆகிய மூவரையும் தோற்றுவித்து அம்மூவருக்கும் படைத்தல், காத்தல், அழித்தல் எனும் முத்தொழில்களே வகுத்தருளி அக் குணங்களே எல்லாம் கடந்து, நிறைந்த அத்துவாக்களேயும் கடந்து நிற்கின்றவன். (34).

முதலில் வேதஃபை படைத்து அவனுக்கு எண்ணுதற்கரிய வேத. சாத்திர புராணங்களே ஓதுவித்து, அவ்விடத்து இவ்வுலகைக் காத்து. அழித்து, அருளும் கடவுளர்களேத் தந்தவனும் நீயே அன்ரே! (35),

ஓர் ஊழிக்காலத்தில் அரீன (உருத்திரீன) முன் படைக்கின்ருய்; மேற் வேருர் ஊழிக்காலத்தில் அரியை (திருமாஃ) முன் படைக்கின்ருய்; மற் ரோர் ஊழிக்காலத்தில் அயீன (நான்முகண்) முன் படைக்கின்ருய்; பின்னர் வருகின்ற ஊழிக்காலத்தில் மூவரையும் ஒருசேரப் படைக்கின்ருய். கலேசை முதல்வனே! இவை எல்லாம் உன் வீரையாட்டன்ரே! இவற்றை எல்லாம் யாரறிந்து எடுத்துச் சொல்லமுடியும்? (36); சூரிய சந்திர மண்டலங்களின் தலேவனைக விளங்குகின்றவன் (38); வானிலுள்ள அமரர்களும் நான்மறை களும் இன்னும் வருந்தித் தேடியும் காணமுடியாத எல்லேயை உடையவன் (39): பல சாகைகளே உடைய வேதங்களும் அறியமுடியாத மேம்பட்டவன்; அச்சம் தரத்தக்க பேய்கள் உன்னேக் கண்டு கைகொட்ட நடு இரவில் தாண்டவம் ஆடுகின்றவன் (44): அற்புதங்கள் பலபுரியும் கலேசையில் இருக்கின்ற அங்கணன் (51).

அன் றுமுதல் இன் றுவரை திருவருள் ஞானம் பெற்றவர்களுக்கன் றி ஏணேயோரால் பொருள் ஒருமை காண்பதற்கு அருமையாகிய வேதங்கள் நான்கும் தேடிநின்று அஃந்து ஓலமிட்டும் காணமுடியாத நிமல மூர்த்தி (52).

<mark>பல்வேறு</mark> இயல்புகளேக்கொண்ட சிவபெருமாளே, கூறிக்க வருந்த

் ் ு உள் நிறை அமுதே என்றும் உயிரினுக்கு உயிரே என்றும் ் பண்ணில் நல் இசையே என்றும் பழத்திடைச் சுவையே என்றும் கண்ணினுள் மணியே என்றும் க2லசைவாழ் சிவமே என்றும் ் எண்ணி நெஞ்சுருகி ஏத்தப் பெற்றவாறு எளியனேனே ''

என்று போற்றுகின்ருர் சுவாமிகள்

மேலும் சைவத்தில் வந்து சரியை, கிரியை, யோகம் எனும் நான்கை யும் தடையின்றிக் கடந்து, ஆணவ மலத்தை நீக்கி, இருவிணயினின்றும் கீங்கி உண்மையே வடிவமாக உடைய ஞான குருவாகி வந்து வீட்டின்பம் நல்க வல்ல விமலன் (67) என்றும் கூறுகின்ருர்.

பிக்க" ஆயிரம் சிரம் ஆயிரம் முடிகள் இடிக்குண்டு ம்வி ஆயிரம் செவி ஆயிரம் விழிகள் ஆயீரம் புயம் ஆயீரம், சரணம் பல இது கூறிய இது இது இது ஆயிரம் குணம் ஆயிரம் தொழில்கள் ஆயீரம் பெயருடைய நின் பெருமை '' (33)யை

எந்த மொழியிலும் அடக்கிக் கூறுதல் இயலாது.

தாயும் இன்றித் தந்தையும் இன்றித் தனியனுப் நிற்பது. சிவபெரு மானின் சிறப்பு நிலேயாகும். உலகத்திலுள்ள எல்லா உயிர்களிலும் உயிராய் அவற்ரேடு இரண்டறக் கலந்து கின்று அவற்றை இயக்கி அருள்புரியும் நிலே பொது எனப்படும். இப் பொது நிலேயில் இறைவன் அவன் என்றும். அவள் என்றும், அது என்றும் ஒருவகையால் சுட்டிக்கூற இடமேற்பட் டாலும், அவன் சுட்டிறந்த தொல்லோன் முன்னேனும் அவனே. முழுது மாய்வனும் அவனே. அவன் இன்ன தன்மையினன் என்று யாராலும் சுட்டி அறயவோ. உரைக்கவோ இயலாதமிலயினன், இக் கருத்தின்

" முதல் என்பது இன்றி நடு என்பது இன்றி முடிவு என்பது இன்றி முழுதாய் அது என்பது இன்றி அவன் என்பது இன்றி அவள் என்பது இன்றி அவையாய் இது என்று எவர்க்கும் அறியப் படாத மதிதங்கு சோலே செறிகோ விருந்த புரம்மன்னும் எங்கள் சிவனே.''

' அருவினன். உருவினன். அருவிலன், உருவிலன், இருளினன். ஒளியினன்; இருள் இலன், ஒளி இலன், மருவளர் கஃகையில் மகிழ்பவன்" (81) என்று சிவபெருமான் எல்லாமாய் அல்லதுமாய் இருக் கின்ற நிலேயைக் கூறுகின்ருர்,

் இது இவபெரு**மான்** அடி வ அழகைப் பல பாக்களில் சிவஞான சுவாமி கள் எடுத்தியம்பு**கின்**ருர், <sup>நாள்</sup> காக செல்ல பாக்களில் சிவஞான சுவாமி

சடை முடியினே உடையவன் (3); அச்சடையினில் கொச்சி. கரந்தையையும், தேன் நிரம்பிய கொன்றை மலர்களேயும் சூடி இருக்கின்றவன். (28. 39); சடையினில் மலர்களேச் சூடியதோடமையாமல் பாம்புகளேயும்; கங்கை ஆற்றையும் அணிந்திருக்கின்றனன் (88, 54, 87). பால்போலும் வெள்ளிய சந்திரீனத் தீலயில் அணிந்திருக்கின்றவன் (47, 78, 92). இறந்தவர்களின் எலும்யுகளேத் தீலயில் மாலேயாகச் சூடியிருக்கின்றவன் (62). நெற்றிக் கண்ணேயுடைய எம்பெருமான் திருநீறு விளங்க இருக்கின்றவன் (38, 54), கைகளில் அனலேயும், மான். மழு ஆகியவற்றையும் தாங்கி இருக்கின்றவன் (61, 97). சிவந்த மேனிய குக் திகழும் (91) சிவபெருமான் கறைமிடற்றின் (75) உடையவனுப் மண்டை ஓட்டைக் கலகை ஏந்திப் பவிதேர்ந்தவனுகக் காட்சி அளிக்கின்முன் (88) சிவந்த திருவடிகளே உடையவன் (38).

சிவபெருமானின் வடிவ அழகின யாராலும் அறிந்து கூற இயலாது, இன்ன வடிவினன், இன்ன தன்மையன், இன்ன நிறத்தன் என்றும் அறிந்துகொள்ள இயலாது. சிலர் சக்கரப் படையின் அழகிய கைகளில் உடைய திருமால் என்பர்; வேறு சிலர் நான்முகன் என்பர்: இன்னும் சிலர் தேன் நிரம்பிய கொன்றைப்பூ மாலேயின்யுடைய சசன் என்பர்; மற்றும் சிலர் கொடிய அக்கினித் தேவன் என்பர்; இன்னு ந் சிலரோ பெரிய ஏழு குதிரைகள் பூட்டிய தேரின உடைய சூரியன் என்பர் (20). இதனை உருத்திரன், திருமால், நான்முகன், அக்கினி, சூரியன் ஆகியோருக்கு வேருனவன் முழுமுதல் இறைவன் என்பதை ஆசிரியர் நமக்கு உணர்த்தியிருக்கின்முர். மேலும் திருமால், நான்முகன், உருத்திரன் ஆகிய முவரையும் தோற்றுவித்து அவர்களுடன் கலந்து ஐந்தொழிலேயும் இயற்றி அருள்பவகைச் சிவபெருமானேக் காட்டுகின்ருர் சுவாமிகள் (31, 34),

சிவந்த நிறத்தர், கரிய நிறத்தர். வெண்மை நிறத்தர். செம்போன் நிறத்தர், பச்சை நிறத்தர், ஒளி வண்ணத்தர் (65); என்று கூறிய ஆசிரியர் பின்வரும் பாடலில் சிவபெருமானின் அட்டமுர்த்தங்களேக் கூறி இவை தான் உனது வடிவமாகும், உன்னேத் தவிர வேறு யாரும் இவர் என்று கூறிகின்ருர்.

"மண் நீர் விசும்பு கனல் கால் அருக்கள் மதி ஆவி என்னும் முறையால் எ**ண்**ணிர்மை கொண்ட இவை எட்டும் அன்றி உலகெள்பது இல்லே இவையே

அன்னு உனக்கு வடிவாகும் எண்ணின் ் அவைதோ றுபிர்க்கு உயிரதாம் கண்ணுள் தெய்வம் எவர் வேறுளார்கள் கலேசைப் பதிக்கு இறைவனே ''ு நிழி கூடும் கூடும் (69)

சிவபெருமானின் பல திருக்கோலங்களில் சுவாமிகளின் உள்ளத்தில் கொண்டு போற்றிய திருவடிவம் மாதொருபாகத் திருவடிவமேயாகும். இவ்வடிவத்தைப் பல்வேறு கோணங்களில் உள்ளம் உருகப் பாடிப் பரவு வதனேத் காணமுடிகிறது. ar standaris. Com Anially Can

் அருள்மடை திறந்த நோக்கமும் **வரதா** கூடும் கூடு ாம்புச கொடிம் கவிகை ஆம்முயக் கரமும் முறைவி காக்க ப்புசுகி அம்புயக் கரமும் திருமுகப் பொலிவும் குறுநகை அழகும் புறின்கு விருந்தின் அது க்கப் செஞ்சுடர் மகுடமும் அரையில் நிருகர்களை . (CR .87 .74) மருவுதோல் உடையும் சேவடித் துணேயும் ும் காம்கிழ்திவ காமிராயத் சேர் . 48 88 ரி.ம வி.கி.க்கும் காமிக்கும் உருவமாய்க் கணேசச் சிதம்பரே சுரர்என் உள்ளகம் கோயில்கொண் மனரே ''வக (18) வ்வும் (70)

என்னும் இப்பாடலில் தம் உள்ளக் கோயிலில் குடிகொண்ட சிவபெரு மானின் உருவ அழகை ஆசிரியர் தெளிவாகக் காட்டியிருக்கின்ருர். மற்ரே ரிடத்தில் ''எங்குப் பார்த்தாலும் அங்கெல்லாம் எனக்கு இருண்ட கண்ட மும், நான்கு தோள்களும், கங்கை வேணியும், முக்கண்களும், சிவகாமி பாகமும், கமல பாதமும், செங்கை மான் மழுப் படையும். நீற்ருளி அறந்த மார்பும் காண எய்தி கின்று அச்சத்தை கீக்கி அருள் சுரந்திடும் க**ல**சை வாணன் '' (93) என்று போற்றிப் பரவியிருக்கின்ருர்.

நல்லாரைக் காத்தற் பொருட்டும், அல்லாரை அழித்தற் பொருட்டும் சிவபெருமான் இயற்றும் அருட்செயல்களும், மறச் செயல்களும் அருளின் பாற் பட்டனவே. தேவர்கள் என்றும் பாராமல், அடியவர்கள் என்றும் பாராமல் தம்மை நாடி வந்தவர்களின் துயரைப் போக்குவதினக் கடமை யாகக் கொண்டிருக்கின்ற எம்பெருமானின் தன்மையைப் பல பாக்களில் ஆ சிரியர் குறிப்பிட்டு இருக்கின்றுர்.

் வல்லவர்கள் என்று தம்மைத் தாமே மதித்திருந்த இந்திரன், திருமால், நான்முகன் முதலான தேவர்கள் திருப்பாற் கட**ீலக் கடை**ந்து அமுதம் எடுத்துப் பருக விரும்பினர். ஆணல் அவர்கள் கடைந்தபொழுது அமுதத்திற்குப் பதிலாகக் கொடிய ஆலகால நஞ்சு வெளிவந்ததைக் கண்ட அவர்கள் அளவரும் அஞ்சி ஈடுங்கிச் சிதறி ஓடினர். எங்களுக்கெல்லாம் ்நீதான் அடைக்கலம்' என்று கூறி உன்னேச் சரணடைந்தனர். அஞ்சலிர் என்று வன்மையுடன் உறுதிகூறி அவர்களேக் காத்தற்பொருட்டு அருள் உள்ளம்கொண்டு அந்நஞ்சை உண்டு காத்தவன் ``\* என்று தேவர்களேக் காத்தமையை' முனிவர் கூறுகின்ருர்.

<sup>\*</sup>குவேசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, 10, 15, 37, 84.

பூங்கலேசைத் தலேவனப் புகழ்ந்து போற்றுகின்ற அடியவர்களுக்கும் அருள் நல்கும் தன்மையினன். தம்மையே நினந்து போற்றிய அடியவர் தயரம் போக்கக் கருதிய பெருமான் மதுரை மாநகரில் பிட்டுக்கு மண் சுமந்து மன்னனிடம் பிரம்படியும்பட்டனன் (41). சுந்தரர்க்காசு நள்ளிரவில் பரவை நாச்சியாரிடம் தூதும் சென்றனன் (43), சிவஞானிகளுக்கும் அருள் நல்கும் தன்மையினன் (50). இழிவாகிய புறச்சமயத்தைச் சார்ந்தவர்கள் எவ்வளவுதான் பழித்துக் கூறினுலும் அவர்களுக்கும் அருள் புரிகின்ற தன்மையினன் (46).

இவ்வாறு செய்கின்ற இறைவனின் விளேயாட்டைப் பார்க்கும் பொழுது முன் பிறவியாகிய பெருங்கடலில் மூழ்கி முடிவின்றி வருந்துகின்ற இச்சிறிய உயிர்களின்மேல் அவன் வைத்த அளப்பரும் கருணத் திறத்தி ணுல்தான் என்று முனிவர் அறுதியிட்டுப் பின்வரும் பாடலில் கூறுவதனேக் காணமுடிகிறது.

" அற்புதக் க&லசை மேவும் அங்கணன் அளக்கொணுத பற்பல விஃாயாட்டெல்லாம் பரித்திடும் பான்மை நோக்கின் முற்பவக் கடலின்மூழ்கி முடிவின்றி உழலும் இந்தச் சிற்றுயிர்களின் மேல்வைத்த கருஃணயாய்ச் சிறக்கும் அன்றே" 51

இந்நூலின் இறு இயில் உள்ள பத்துப் பாடல்களில் (91 முதல் 100 வரை) நான்காம் பாடலில் முதல் அடியில் பிறர் கூற்ருக் உள்ள இரண்டு போற்றிகள் தவிர ஏனேய பாடல்களில் மொத்தம் 36 போற்றிகள் இடம் பெற்றுள்ளன. மூன்றுமுறை இதனே ஓதிலைல் அஷ்டோத்திரம் அஃதாவது 108 போற்றிகள் வருமாறு ஆகிரியர் பாடியுள்ள பாங்கிஃ எண்ணி மகிழலாம்.

# ஏனேய கடவுளர்கள் :

இந்நூலில் சிவபெருமான் புகழ் தவிரக் கந்தவார் பொழில் சூழ்ந்த கலேசைப் பதியில் வாழ்கின்ற சிவகாமி அம்மையின் புகழினேயும் போற்றத் தவறவில்லே ஆசிரியர்.

மலேமகள் (47) என்றும். இவ்வுலகோர் 'தாய்' என்று போற்றி வணங்கும் சிவகாமி அம்மை (61) என்றும் கூறப்பெறும் அன்னே மயிலின் சாயலேயும் (83). அன்ன நடையினேயும் (85) கொண்டு கூந்தலில் மணம் வீசும் மலர்களேச் சூடிக் (39) கழுத்தில் மாலே அணிந்து (45) பசிய மூங்கில ஒத்த தோள்களேக் (31, 61) கொண்டு எப்பொழுதும் புன்னகை தவழும் முகத்தினளாய் (54) இருக்கின்றனள்.

படைத்தல், காத்தல், அழித்தல் எனும் முத்தொழில்கணேச் செய்கின் றவர்களாக நான்முகன், திருமால். உருத்திரன் ஆகியோர் கூறப்பெற்றிருக் கின்றனர். 1 மேலும் நான்முகனும், திருமாலும் சிவபெருமானின் முடியை யும், அடியையும் தேடிச்சென்ற நிகழ்ச்சிகளேயும் ஆசிரியர் சுட்டிக் காண் பிக்கின்ருர்.

<sup>1.</sup> கஸேசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி 31, 32, 34.

்ழுவிவின் நில : ம்றெற்ற பேற்ற பெற்ற வின் முகிவின் நக்கைக்கப்பு

"போற்றிலேன் பூதி மெய்யில் பு2னந்திலேன் எழுத்து ஓர்ஐந்தும் சாற்றிலேன் அக்கமாஃ தரிக்கிலேன் அடியார் ஏவல் ஆற்றிலேன் கஃஸைச வாழும் அண்ணலே தறுகண் வெள்ளே ஏற்றனே எளியனேன் அந்தோ எங்ஙனம் உய்யுமாறே" (53)

என்று தம் நிலேயைக்கூறிய ஆசிரியர் பெண்கள் வலேயில்விழாமல் தம்மைத் தடுத்து இறைவன் ஆட்கொண்டமையையும் கூறுகின்ருர். மேலும் பல இடங்களில் இறைவனிடம் முறையிட்டு வேண்டுகின்ற தன்மையையும் காணமுடிகின்றது.

் நாற்றம் எடுக்கும் இந்த உடலேப் பாதுகாத்து யாவரினும் இழிக் தவகைத் திரிந்து உழல்கின்ற கடையனேனே முற்றிலும் காப்பது நின் கடமை " (14),

் அடியேளுகிய நான் எவ்வளவு தவறு செய்தாலும் என்னே வேறுத்து ஒதுக்காமல் ஏற்றுக் கொள்வதுதான் முறை ் (16).

"தீமையே புரியும் முழுமுடராகி அறிவு ஒரு சிறிதும் இன்றி அழி வாய்ப் பாவத்தையே விளேக்கும் உடலேப் பாதுகாத்து எப்பொழுதும் நரகத் தில் வீழ்ந்து வருந்துவேன், சிவமே விளேக்கும் அடியார் கூட்டத்துடன் சேரும் நாளும் உளதோ ?" (66)

" வீடரொடு தூர்த்தர் பேதையர் கயவர் வேழம்பர் அனயரோடு உறவாய் நடைஎலாம் கெடுத்தே இழிதொழில் விரும்பு நாயினேன் உய்யுமாறு உளதோ '' (71)

் பொய் எல்லாவற்றையும் களேந்து மெல்ல மெல்ல வந்து என்னேத் தெருத்தி எனக்கு வீட்டின்பம் நல்குதல் வேண்டும் ் (100).

தம் மனத்தைக் கருங்குரங்கின் செயலுக்கு ஒப்புமைப்படுத்திக் கூறுகின்ருர். குரங்கானது ஓரிடத்தில் நில்லாது பல்வேறு மரக்கினகளில் தாவித் தாவிச் செல்லும். அதுபோலத் தம் மனமாகிய கருங்குரங்கு புரியும் செயல்களே நான்கு பாக்களில் <sup>2</sup> தெளிவுறக் காட்டுகின்றுர்.

் மனமே! சிவனே! என்று தேருய்; சிவலோகம் எருய்; இடும்பை எல்லாம் பாருய்; திருவைந்தெழுத்தை விதிப்படிக் கூருய்; கலேசை ஈசனேப் பணிந்திலாய். அடியவர்களின் கூட்டத்துடன் சேர்ந்து சிவநெறி ஒழுகாமல் இருக்கின்ருய். மாருக நீனப்பதற்கு முன் மலே, கடல். வான் என்று ஒவ்வொன்ருகத் தாவித் தாவி ஓடுகின்ருய், வறிதே மீள்கின்ருய். எல்லாம் கிடைத்ததாக எண்ணிப் பாவனே செய்கின்ருய். பயன் ஒன்றும் இல்லாததை எண்ணிப் பார்க்காதிருக்கின்ருய்.

<sup>1.</sup> Сим ы, 12, 13, 29.

<sup>2.</sup> கணேசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, 5, 73 .74, 75.

இவ்வாறு இறைவனிடம் முறையிட்ட சுவாழிகள் உயிர்போகும் காலத் திற்கு முன்னரே தமக்கு அருள் தருதல் வேண்டுமென்று பின்வரும் பாடலுக் கூறுகின்ருர். நடிகள் முத்து இதிக்கு நிக்க கிறையும் நகிறுக்கு இதிரும் கு

்கொண்டல்போல் முழங்கிக் கூற்றுவன் எதிரே குறுகிட நாடியும் தளரக் தியன் <mark>கண்டவர் இரங்க ஐம்பொறி கலங்கக் 10 இபட்களைக்</mark> (03) Cuession montenant (61

கண்டம் மேலே எழுந்து உந்தி

ு மண்டிட அறிவு கலங்கும் அந்நாள்உள் 🚉 👝 😹 👊 🚳 🔝 மலரடி வழுத்திட மாட்டேன் நாக்கிய க மிகைக்பட மட ப்ப

அண்டர்சூழ் கலேசைப் பராபர இன்றே அடைக்கலம் கண்டுகொண்டு அருளே '' dia to min

ing tioty orm. இவ்வாறு வேண்டிய சுவாமிகள் தமக்குக் கிடைத்த பேரானந்தப் பெருவெள்ளத்தையும், தாம் பெற்ற அருள் அனுபவத்தையும் கூறுவதற்கு மறந்தாரிலர். (18) anu munice a rise District due annu Prins con Little

ு என் கேக் கொண்டாய், உன் கேக் கொடுத்தாய், மனரோய் நீங்கக் கண்டாய், விணகள் எல்லாவற்றையும் கழித்தாய். உடலின் பாரத்தைத் தீர்த்தாய், பேரானந்தம் கொடுத்தாய், கணைச வாழும் தணவனே: அடியேன் 

் எளியனேன். அறிவில்வாத ஏழையேன். பெண்களின் விருப்பத் திற்கு எளியேன், உடஃயே பாதுகாக்கும் கடையனேன். உலக வாழ்விற்கு ஆசைப்பட்டவன் ஆகிய இக்குணங்களே உடைய என்னேயும் புகழ் கொண்ட க‰ைசப் பதித்த‰வன் காத்தருளி ஆட்கொண்ட தன்மையிண என்னென்று உரைப்பேன்?" (58). e and a fun to to famou

்வாட் இறைவனின் பேராற்ற‰ எண்ணி வியந்த சுவாமிகள்: இது முற்று இது குறுவனின் கூறு இது கூறுவனின் கேற்று கூறுவனின் கேற்று இது கூறுவனின் கூறுவன் கூறுவனின் கூறுவன் கூறுவனின் கூறுவன் கூறுவன் கூறுவன் கூறுவனின் கூறுவன் கூறுவனின் கூறுவன் கூறுவனின் கூறுவன் கூறுவருவன் கூறுவன் கூறுவின் கூறுவன் கூறுவன் கூறுவன் கூறுவள் கூறுவன் கூறுவன் கூறுவன் கூறுவன

" எந்தை நீ எமக்கு அன் 2ன நீ எமக்கு ातिक विश्व मार्थिका प्रतिकारिका विश्व tions course medite in contra hidrand. has இறைவன் நீ எமையாண் ட நாயன் நீ weir and and an engine of the சிந்தை நீ செயும் செயலும் நீ பெறும் ு செல்வம் நீ தொழும் தெய்வம் நீ கற்கும் விந்தை நீ எய்ப்பில் வைப்பு நீ நசை விட்டி விட்டி வருபாக வெறுப்பு நீ அலால் வேறு கண்டிலேம் 🔐 🔠 🚾 🗷 💮 கந்தவார் பொழில் கலேசை வாழ்சிவ காமியாக நின்கரு‱ போற்றியே" (95)

comb will and and

என்ற போற்றுகின்ருர். பாக கடைக்கு கடிக்கு பக்கும் இருக்குறி water a strain and interest of made in Contain

#### தொண்டர் பெருமை:

'' தொண்டர்தம் பெருமை சொல்லவும் பெரிதே '' என்ற ஒனவை யார் வாய்மொழிக்கிணங்க இந்நூலில் தொண்டர்களின் பெருமையைப் பல பாக்களில் காணமுடிகிறது.

உமையொரு பாகணுகிய கலேசைத் தலேவன் சிதம்பரேசரின் பெருமை அளவிடற்கரியது. உடைந்து நைந்து நெக்கு நெக்கு உள்ளம் குழைந்து அறிவு மயமாகிக் கண்களிலிருந்து நீர் தாரையாகப் பாய்ந்து அன் பாகிய நீர் ஊற்றுப் பாயும் அடியவர்களின் உள்ளத்தையே கோயிலாகக் கொண்டவன் (21). அடியவர்களின் மனமாகிய குகையினே உடையவன் (30). கலேசைப்பதியில் வாழ்கின்ற அடியார்கள் எப்பொழுதும் உண்மையே பேசுகின்றவர்களாவர் (61)

இறைபுகழைப் போற்றி வழிபடுகின்ற அடியார்கள் பெறும் பலின யும் பல பாக்களில் கூறுகின்றுர் ஆசிரியர்.

மனம் ஒன்றி அவன் திருவுளத் தாமரை மலர்களேப் போற்றி ஏத்து கென்ற அடியவர்கள் இடும் கட்டளேப்படி தேவர்கள் எப்பொழுதும் கடப்பர் (22). அவர்கள் மிகுந்த செல்வம் உடையவர்களாக வாழ்வர் (23) கலேசையில் வாழும் சிவபிரான வாழ்நாளில் ஒருமுறையேனும் சென்று கும்பிட்டால் எப்பொழுதும் இன்பத்தேன் உண்ணலாம் (57).

இவ்வாறு அடியார்கள் பெறுகின்ற பலீனக் கூறிய சுவாமிகள். உன்னயே கடவுள், இறை என்று ஈம்பி வழிபடுகின்ற அடியார்களுக்கு என்றும் இறவாத இன்பத்தைக் குறைவின்றி அடியார் கூட்டத்துடன் கூடி வாழ்வதற்கு அருள் தஞுவாய் (63) என்றும் வேண்டுகின்ருர்.

இரத்தல் துன்பம் கொடிது அதனேத் தொலேத்தல் வேண்டும் என்பர் சான்ரோர். இரப்போர் ரிலேயைக்கண்ட சுவாமிகள் அவர்கள்படும் துயரைக் கூறி அவர்களேக் காத்து அருள இறைவனிடம் வேண்டுகின்ருர்.

முப்பத்திரண்டு பல்ஃயும் காட்டி வள்ளல் என்றும், பாரி என்றும் மாரி என்றும் வீணுக எள் அளவும் ஈயாதாரைப் டிபோற்றி உரைத்துத் தம் ஆயுளே வீணுளாகத் தள்ளுகின்ருர்கள். என்ன செய்வதென்று தெரியாமல் அல்லலுறுகின்ருர்கள். கஃசை வாழ் சிதம்பரேசனே; நீ தரும் பேரின் பத்தை நினேயாமல் உன்னேப் போற்ருமல் ஆயுளே வீணுக்குகின்றனர். அவர் கள் அறியர்மையைப் போக்கி அருள்தருதல் வேண்டும் (26, 27).

செல்வம். புகழ், அறிவு, கற்ற கல்கி ஆகிய இவற்ருல் யாதொரு பயனும் இல்லே (24), காடுகள்தோறும் அலேந்து திரிந்து விரதங்கள் பல இருந்து சடை கட்டி வாடினுலும், பெரும் செல்வங்கள் சேர்ந்த உயர்ந்த குலத்தில் பிறந்தாலும், நால்வகை வேதங்களே விதிப்படி தவருது ஓதின லும், நாள்தோறும் சர்த்திரங்கள் பல கற்று வாது செய்வதில் வல்லவராக இருந்தாலும் ஒரு பயனும் இல்லே, கலேசை வாழ் சிவனே! முதலும் முடிவு மான உன்னருளேப் பெருவதில் இறுக்கின்ற பேரின்பத்திற்கு இவையெல் லாம் ஈடு ஆகாது.

#### இயற்கை வளம் :

தொட்டிக் கலேசை நிறைந்த நீர்வளம் மிக்கது (7); கொத்துக்களே உடைய பூக்கள் நிரம்பிய பொழில்களே உடையது (12); மீன்கள் நிறைந்த வளமுடைய வயல்களே உடையது. (13, 67): தேன் ரிரம்பிய மலர்களே உடைய சோஃகள் சூழ்ந்தது (20, 22 23): மேகம் தவழும் மூல்களே உடையது (49): மடல் அவிழ்ந்த தாமரைக் குளங்கள் தோறும் பெண்கள் புனல் குடைந்தாடும் பல்வளம் மிக்க மாககராய்த் திகழ்கிறது (71),

க‰சைவாழ் சிதம்பரேசர், சிவகாமி அ<mark>ம்மையைக் கூறுகின்ற</mark> பொழுதும், அப்பதிவாழ் மகளிரைக் கூறுகின்றபொழுது<mark>ம் அவ்வூரின் இயற்</mark> கைக் காட்சிகளுடன் இணத்தே கூறுகின்ருர் ஆசிரி**யர்.** 

### அணிநலம் :

இவ்வந்தாதிப் பாக்களில் உவமை அணியும். சொற்பின் வருநில் அணியும் பயின்று வந்துள்ள பாங்கைக் காணமுடிகின்றது.

மான்போன்ற விழிகளேயும். மயில்போன்ற சாயலினயும் உடைய பெண்கள் தேன்போல இனிமையாகப் பேசுகின்றனர் (13). கலேசை இறைவன் அடியார்க்கு அருள் புரிதற்பொருட்டு உமையவளுடன் சூரிய உதயம்போலத் தோன்றினன் (34). கீருண்ட மேகம்போல முழங்கிக் கூற்றுவன் உயிரைக் கவர்ந்து செல்ல வருகின்ருன் (80).

ஒரு சொல்ஃப் பல்பொருட் சிறப்புடன் அமைத்துப் பல பாக்களேப் பாடியிருக்கின்ருர் ஆசிரியர். இதுவே சொற்பொருட் பின்வருரிஃ அணி யாகும். 'சிவனே சரணம்', 'பதி'. 'தமோகுணம்', 'ஆயிரம்' போன்ற சொற்களேப் பாடலில் ஒவ்வோர் அடியிலும் வருமாறு பாடியிருக்கின்ருர் விரிவஞ்சி ஒன்றைமட்டும் இவண் காண்போம்.

் பதிகள்தொறும் சென்றேத்திப் பயில்மூவர் தமிழ்மா**ஃபப்** பதிகம்எலாம் அங்கங்கே பாடி உளம் களிகூரும் பதிகரோடும் எணக்கூடப் பணித்து அருளாய் இமைய**வர்தம்** பதிகளுக்கும் பதியாகிப் பதிக்கலேசையைப் ப**தியானே** '' (19)

எனும் இப்பாடலில் 'பதி' எனும் சொல்ஃலப் பல்பொருட் சிறப்புடன் பாடி இருக்கின்ருர். தமிழ்ப் பதிகங்கள் சிறப்பையும், அவற்றைச் சிவன் உறையும் தலங்கள் தோறும் சென்று ஓதுகின்றவர்களின் சிறப்பையும். அத்தொண்டு கை வருவதற்கும் இறையருள் வேண்டும் என்ற குறிப்பையும், அவ்வாறு ஓதுகின்றவர் உள்ளம் மகிழ்ச்சி அடையும் என்பதையும், அவர் உள்ளத்தில் கலேசைத் தஃவவன் பதிர்து விளங்குவதையும் விளக்கு கின்ற ஆசிரியரின் நையம் போற்றத்தக்கதாக அமைகின்றது.

## தெதாந்தக் கருத்துக்கள் :

இந்நூலாசிரியர் சிவஞானபோத மாபாடியப் பராசிரியர் ஆதலின். சித்தாந்தக் கருத்துக்களே நூலில் பல இடங்களில் மிக எளிய முறையில் அமைத்துப் பாடியுள்ளமையைக் காணமுடிகிறது,

வல்லாண்மை செலுத்துகின்ற பெரிய கரிய ஆணவமலத்தின் இயல்பு (1. 4), மயக்கத்தைச் செய்து பொய்யை மெய்யாக்கிக் காட்டும் மாயையின்

தொழில் (6). தம்புலன்கள் புரியும் துன்பச்செயல் (8). அவத்தையின் கிஸ் (11). அத்துவாக்களுக் கடந்து கிற்கும் கிஸ் (34) முதற் காரணம் துணேக்காரணங்கட்கு வேருப் ரிமித்தகாரணஞய் ரின்று ஆக்குகின்ற சிவபெருமான் ரிஸ் (50). போன்ற பல சைவ சித்தார்தக் கருத்துக்களே ஆங்காங்கே கூறிச் செல்கின்றுர்.

சங்கிலி போல் தொடர்ந்து வருகின்ற பழமையான வினேகளேப் பற்றிப் பல பாக்களில் சுவாமிகள் எடுத்தியம்புகின்ருர்.

''யான் என்றும் எனது என்றும் இச்செருக்கில் எழும் விணேயால் 🧓 ஊன் ஒன்றிப் பொறிவழி போய் உலவாத யோனிதொறும் தான் ஓன்றி இறுகாறும் தளர்ந் தொழிந்தேன்" (20)

என்று வினேயினுல் உடல் உண்டாகின்ற தன்மையையும், எண்பத்து ளன்கு <u>நூரு</u>யிரம் கோடி யோனிபே தம் உடைய அவ்வுட‰ப் பற்றியும் இப்பாடலில் ஆசிரியர் கூறக் காண்கின் ருேம்.

் இர்பு ு சைவத்தில் வந்து சரியாதி மூன்று கூடி தடையின்றி முற்று பருவம் மைவைத்த தீய மலபாக நோக்கி indiamin tell விணேயொப்பு உறுத்தி வழியான் Place to the transfer to மெய்வைத்த ஞான குருவாகி வந்து to white D. direct கதியுய்க்க வல்ல விமலன் "

भीतामा विक्रिकेता है। अमार्थि எனும் இப்பாடலில் சிவஞான உணர்ச்சி உண்டாவதற்கும் அவ்வுணர்ச்சி யால் சிவானுபவம் வருதற்கும் சரியை கிரியை யோகம் ஞானம் எனும் இந்நான்கு தவ சாதனங்களோக் கூறுகின்றுர்.

காலத்தைக்கருத் இந்நூலில் இடம்பெற்றுள்ள சாத்திரக் கருத்துகளே இந்த அளவோடு நிறுத்திவிட்டு மேலே செல்கின்றேன்.

### புராணமரபுக் கதைகள் :

சிவபெருமான் புகழ்பாடும் இப்பாமாலே அந்தாதியில் பல புராணக் கதைகளே ஆசிரியர் எடுத்தாண்டிருக்கின்ருர்.

திருமாலும் நான்முகனும் காணதவாறு அழலாய்கீண்ட கதையை யும், 1 தேவர்களேக் காப்பதற்காகத் கொடிய ஆலகால நஞ்சின் உண்ட கதையையும்.<sup>2</sup> மூன்று கோட்டைகளேச் சிரித்து எரித்த கதைபையும் ஆ மன்மதனே நெற்றிக்கண்ணல் விழித்து எரித்த கதையையும், <sup>4</sup> மார்க்கண் டேயருக்காகக் காலீனக் காலால்உதைத்த கதையையும், 5 கயில் மல்யைத்

<sup>1.</sup> கலேசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, 1, 16, 41, 65, 86.

<sup>2.</sup> மேலது, 10 31, 37, 54, 75, 84

<sup>3</sup> கணேசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, 39, 40, 63, 86, 91, 99.

<sup>4</sup> மேலது, 22, 40, 87, 91.

wilds. Cong, 40,00 burdan ward mie igiber by adjaina (4.1)

தூக்க முயன்று இராவண**ீனக் காற்பெருவிரலால் அழுக்கியதையும்** 1 வாணுசுர**ீன** அழித்ததையும்,<sup>2</sup> கல்லால மரத்தின் சிழலில் அமர்ந்து அறம் எலும்பைத் தஃலமாஃலயாகச் சூடியதையும், 4 ஆமை உரைத்ததையும் <sup>3</sup> யோட்டை மார்பில் பதக்கமாக அணிந்ததையும், 5 சந்தெரினச் சடையில் குடியதையும், 6 கங்கையாற்றைச் சடையிற்கரந்த வரலாற்றையும். 7 உமையவளத் தம் நிருமேனியில் ஒருபாகமாகக்கொண்ட வரலாற்றையும், க தாருகவன முனிவர் மணேவிமார் மணேதொறும் சென்று உண்பலி ஏற்று <sup>நின்</sup>றதையும்.<sup>ஏ</sup> புலியை உரித்துத் தோலாடையாக அ<mark>ணி</mark>ந்ததையும், <sup>10</sup> கைகளில் மான். 11 அனல், 12 ஏந்தியதையும் கூறியிருக்கின்றுர்

இவை எல்லாவற்றையும் நாம் மேற்போக்காகப் பார்த்தால் கதை போல்தான் தெரியும் ஆலை இவற்றுள் பொதிந்துள்ள கருத்துக்களேப் பார்த்தால் பல மெய்ப்பொருள் நயங்களேக் கண்டு களிக்கலாம். உதாரண் த திற்கு ஒன்றினமட்டும் இவண்காண்பது பொருத்த முடையதாக கோயிலாகக்கொண்டார்: இதமாற் ஆர்ரம் பார்சனிக்கொ**ள்குக்கு**இ வழிபாடு செய்யங்கால் ஒரு மன் குறையத் எம் கண்ணேயே மலரக

் உலகுக்கெல்லாம் சிறந்த தஃவைகை விளங்குகின்ற சுவபெருமான் முனிவர் மணேவிமர்ர் இல்லங்களுக்குப் பிச்சைப் பாத்திரம் ஏந்திச் செல்கின்ற செயல் சிலருக்கு இகழ்ச்சிக்குரியதாக இருக்கலாம். ஆணல் இக்கதையில் பொதிந்துள்ள கருத்தைப் பார்த்தால் பெருவியப்பாகத் தோன்றும். அஃதாவது இறைவன் உயிரறிவை இரக்து பெற்றுக்கொண்டு பக்குவம் வாய்க்த மெய்யன்பர்க்குத் திருவருள் அறிவைக் கொடுக்கும் பெருங்கரு ஊேத் திறத்தைக் காட்டுவதென்னும் மெய்ப்பொருட் கருத்தை இக்கதை விளக்கிச் செல்வதை உணரலாம். Usonu Gertagar use ar

சிவனுக்கும் திருமாலுக்கும் உள்ள மிக செருங்கிய உறவினே ஒரு பாடலில் நயந்தோன்றக் கூறியிருக்கின்ருர் ஆசிரியர்.

Per meno discrist dimension original

''மாய?னக் கணேயாக ஏவினே மாயனே விடையாக ஊர்ந்தனே மாய்2னத் திரு மனேவியாக்கி முன் மணந்து சாத்தளேக் தந்தளித்தனே

chamba sumuin

<sup>1.</sup> மேலது, 40- மக்க மக்கொடிக்கிக குத்தியல்

<sup>(612.</sup> Симы, 47, 92 приводу дата с тибия под

<sup>3.</sup> மேலது, 83.

<sup>4.</sup> மேலது. 62.

<sup>5.</sup> மேலது, 45.

<sup>6.</sup> Cun 5, 47, 78, 92. mai and distribute and a distribute of

<sup>6.</sup> General, 47, 78, 92.
7. General, 54, 87, 93.
8. General, 21, 31, 39, 54, 61, 79, 95.

<sup>10.</sup> மேலது, 40.

<sup>11.</sup> Cong, 23, 93, 97, waline & transmis telinite

<sup>12.</sup> மேலது, 61.

மாயனுக்கொரு பாகம் ஈந்தணே மாயன் உள்ளமே கோயில் கொண்டணே மாயன் நேத்திரம் மலர்ந்த தாளினுய் வரத போற்றி தென்க‰சை ஈசனே'' (99)

எனும் இப்பாடலில் திருமாஃப்பற்றிய பல வரலாறுகளேச் சுருங்கச் சொல்லி அதேசமயத்தில் தெளிவாகவும் சுவையாகவும் விளக்கியிருக்கின்ருர்

முப்புரத்தை அழிக்கப் புறப்பட்ட முதல்வனுக்குத் திருமால் அம் பாகவும் அமர்ந்து செல்லும் விடையாகவும் பயன்பட்டார். தாருகவன முனிவர்களின் செருக்கை அடக்கத் திருமாலேப் பெண் உருவம் கொள்ளச் செய்து, பின்னர் அந்நங்கையை மணந்து சாத்தனேத் தந்தார். பின்பேர்ரு காலத்தில் தம் உடம்பில் ஒரு பாகத்தைத் திருமாலுக்கும் பகிர்ந்தளித்தார். சிறந்த சிவனடியாராகத் திருமால் தொண்டுசெய்ய, அவர் உள்ளத்தையே கோயிலாகக்கொண்டார்; திருமால் ஆயிரம் மலர்களேக்கொண்டு சிவ வழிபாடு செய்யுங்கால் ஒரு மலர் குறையத் தம் கண்ணேயே மலராக இட்டு வணங்கினர். அதனேக்கண்டு போற்றிய பெருமான் அவருக்குத் தனிச் சக்கரத்தைக் கொடுத்தருளினர்.

இவ்வாறு திருமால் தொடர்பான பல வரலாறுகளே இந்த ஒரு பாட லில் சுட்டிச் சிவனுக்கும், மாலுக்குமுள்ள தொடர்பினே விளக்கிக்காட்டிய சுவாமிகளின் திறத்தை என்னென்பது ?

இவ்வாறு இறைவன் புரியும் செயல்கள் எல்லாம் அவருக்குப் புகழையே சேர்க்கின்றன என்று கூறுகின்ருர், இதனே அவர் திருவாக்கி லேயே காண்போம்,

> ''சிரித்து எரித்தணப் புரங்களே விழியைத் திறந்து எரித்தண மாரணே உகிரால் உரித்து உடுத்தண் உழுவையைச் சரணுல் உதைத்து உருட்டிணே காலணே விரலால் நெரித்து அழித்தண் அரக்கண் என்பார் நின்ற யாவையும் நீங்கும் நாள் ஒருங்கே பொரித்து எரித்திட வல்லதென் கலேசைப் புண்ணியா உனக்கு இவையுமோர் புகழோ '' (40)

### ஒப்புமைக் கூறுதல் :

தேவாரம். திருவாசகம், திருக்குறள் போன்ற பல இலக்கிய நூல் களில் ஒன்றித் தினத்த சுவாமிகள் அந்நூல்களின் கருத்துக்களேயும், தொடர்களேயும் இவ்வந்தாதியிலும் பயன்படுத்தி இருக்கின்றுர்.

உடம்பின் சுமையைச் சுவாமிகள் ஒரு பாடலில் (7) கூறி வருந்து கின்குர். "மற்றுந் தொடர்ப்பா டெவன்கொல் பிறப்பறுக்க லுற்ருர்க் குடம்பு மிகை "1

என்ற குறளின் கருத்தையே ஆசிரியர் எடுத்தாண்டிருக்கின்றுர். போலவே.

> ''யானென தென்னும் செருக்கறுப்பாள் வாணேர்க்கு உயர்ந்த உலகம் புகும்''<sup>2</sup>

என்ற குறளின் கருத்தையே ''யானென்றும் எனதென்றும் '' எனத் தொடங்கும் பாடலில் (20) விளக்கி இருக்கின்ருர். கூறுக்கின்

> '' கள்ள நெஞ்ச வஞ்சகக் கருத்தைவீட்டு அருத்தியோடு உள்ளம் ஓள்றி உள்குவார் உளத்துளான்.''<sup>3</sup> மற**்** ப்பூரு

எனும் தேவாரக் கருத்தை அடியொற்றி "அடியார்கள் சிக்தையையே கோயிலாகக்கொண்டு உறைபவன் சிவபெருமான் " என்று பல இடங் களில் சுவாமிகள் கூறிச்சென்றிருக்கின்ருர், கூடும் நடிகையாக ஆன்ற

> '' புலன்ஐந்தும் பொறிகலங்கி நெறிமயங்கி அறிவழிந்திட்டு ஐம்மேல் உந்தி அலமந்த போதாக அஞ்சேல் என்று கண்டுக்குகளு கின அருள் செய்வான் '' 4

எனும் சம்பந்தர் தேவாரத்தை ஒட்டிச் சுவாமிகளும்.

''கொண்டல்போல் முழங்கிக் கூற்றவன் எதிரே குறுகிட நாடியும் தளரக் கண்டவர் இரங்க ஐம்பொறி கலங்கக் கண்டமேஸ் எழுந்துந்தி மண்டிட அறிவு கலங்கும் அந்நாள்உன் மலரடி வழுத்திட மாட்டேன் அண்டர்சூழ் கலேசைப் பராபர இன்றே அடைக்கலம் கண்டு கொண்டு அருளே'' (80)

" முன்னேப் பழம்பொருட்கு மு<mark>ன்ணப்</mark> பழம்பொரு**ளே** and pasto பின் 2னப் புதுமைக்கும் பேர்த்துமப் பெற்றியனே ''5

என்ற மணிவாசகக் கருத்தைப்,

''புதியான் பழையான் புறத்தான் அகத்தான் முதியான் இஃளயான் முதலான் முடியான்" (3) என்று எடுத்துரைக்கின்ருர். அதேபோன்று,

<sup>1.</sup> திருக்குறள், 345.

<sup>2.</sup> திருக்குறன், 346.

<sup>3.</sup> சம் · தே. 2 - 101. 6 · 5 திருவெம்பாவை. 9

<sup>4. 50 ·</sup> G5. 1 · 130 · 1. 3. American appearance &

"கொண்டனே என்னே உன்னேக் கொடுத்தனே மலநோய் நீங்கக் கண்டனே விணகள் எல்லாம் கழித்தனே உடலின் பாரம் விண்டனே பரமானந்தம் விளேத்தனே கலேசை வாழும் அண்டனே உண்டு கொல்லோ அடியனேன் செயும் கைம்மாறே '' எனும் இப்பாடல்,

'' தந்ததுன் த**ன்னேக் கொண்**டதென் தன்ணேச் சங்கரா ஆர்கொலோ சதுரர் அந்தமொன்று இல்லா ஆனந்தம் பெற்றேன் யாதுநீ பெற்றதொன் றென்பால் ''¹

எனும் திருவாசகப் பகுதியை கீன்வூட்டுகின்றது.

் என்ற நீ அன்று நான் உள்ளடிமை அல்லவோ?' 2 என்ற தாயுமானவர் வாக்கை நிணேந்த முனிவர்

'' ஆண்டாய் நீ உளக்கு அடியேன் நான் '' (16) என்றுரைக்கின்ருர்.

> '' அயணே முன்படைத் திடுமொரு கற்பத்து
> அரியை முன்படைத்திடுமொரு கற்பத்து
> உயர் உருத்திரன் தணேமுனம் படைப்பன் ஒருகற்பம் மற்றுரு கற்பந் தன்னில் முயலும் மூவரை ஒருங்குடன் படைப்பன் முற்பிறந்தவர் மற்றிரு வரையும் செயலிளுல் படைக்கவும் அருள் புரிவன் சிவபிரான் எனில் ஏற்றம் இங்கெவனே'்

என்ற சுவதத்துவ விவேகத்தில் உள்ள பாடஃயே சுவாமிகள்.

' ஒருகற் பத்தினில் அர2ோமுன் படைப்பாய் ஒருகற்பத் தினில் அரியைமுன் படைப்பாய் வருகற்பத்தினில் அய2ன முன் படைப்பாய் மறுகற் பத்தினில் மூவரை ஒருங்கே தருவை முற்படப் பிறந்தவர் பிறரைத் தரவும் செய்குவை நின்திரு வி2ளயாட்டு அருள்பழுத்த தென் க2லசைவாழ் முதலே யார்அறிந்து எடுத்தோது வல்லவரே''

D . Something and B. C.

என்று கூறியிருக்கின்றமையைக் காணமுடிகின்றது. ——————

<sup>1.</sup> கோயில் திருப்பதிகம், 10

<sup>2.</sup> தாயுமானவர், சுகவாரி, 7.

<sup>3</sup> சிவதத்துவ விவேகம்.

#### முடிவுரை:

இவ்வந்தாதிப் பாக்களின் நடை தெளிந்த ஆற்ரெழுக்குப் போன்ற ஓட்டம் உடையன. தேவாரம், திருவாசகம் போலத் தோய்வார் உள்ளத் தைப்பற்றி ஈர்த்து உருக்கவல்லன. இப்பாமாலேயைப் படிப்பவர் கண்கள் புனல்பாயும். கற்றவர் உள்ளம் களிப்பெய்தும். இறைவன்மீது அளவிலா அன்பை வளர்க்கும். சுவாமிகள் கையாண்டிருக்கும் சொல் நடை எளிமை வாய்ந்தது. எவரொருவர் துணேயின்றியும் பாக்களேப் படித்துப் பொருள் உணரும் தன்மையது, திரும்பத் திரும்பப் படிக்கும் ஆவணத் தூண்டுவன வாக இப்பாக்கள் திகழ்கின்றன, மனித்தப் பிறவியும் வேண்டுவதே இந்த மாகிலத்தே" என்ற அப்பர் அடிகளின் வாக்குக்கேற்பப் பெறுதற்கரிய இம் மனிதப் பிறவியை எடுத்துள்ள நாம் பிறவா யாக்கைப் பெரியோ குகிய சிவபெருமானே கிணந்து வழிபட்டு அவன் திருவருளப் பெற முயல் வோம்! அவனும் மெல்ல மெல்ல வந்து நம் உள்ளத்தைத் திருத்தி நமக்கு மேலே வீட்டின்பம் நல்குவான்! இது உறுதி!

வாழ்க! மாதவச் சிவஞான முனிவர் மலரடி வாழ்க!



# திருவேகம்பரந்தாதி

திருமுறைச்செம்மல், வித்துவான், பேராசிரியர், தூ. ம. வெள்ளே வாரணப்,

் **செந்தமிழ்க் கல்லூரி, திருப்பன**ந்<mark>தாள்.)</mark>

### முன்னுரை:

சிவஞான சுவாமிகளால் அருளிச் செய்யப்பெற்ற பிரபந்தங்களில் திருவேகம்பரந்தாதியும் ஒன்று. காஞ்சிபுரத்தில் திருவேகம்பம் என்னும் ஆலயத்தில் எழுந்தருளியுள்ள இறைவன்மீது பாடப்பெற்ற அந்தாதியாகை யால் இப்பெயர் இந்நூற்கு இடப்பெற்றிருக்கிறது இந்நூற் பெயரை இந் நூலின் 22 ஆவது செய்யுளில் என்சொல் கம்பரந்தாதியும் கைக்கொண் டவா கச்சி காவலனே " என்று சுவாமிகள் குறிப்பீட்டிருக்கிருர்கள்.

இவ்வந்தாதி 100 செய்யுட்களால் ஆக்கப்பெற்றதாயினும் கடவுள் வாழ்த்தும் 95 முதல் 100 வரையான ஆறு செய்யுட்களும் கிடைத்தில, 1 முதல் 94 வரையான செய்யுட்களே கிடைத்துள்ளன. இந்நூலுக்கு மதுரை இராமசாமிப்பிள்ளே பதவுரை எழுதியுள்ளார். அவ்வுரை திருவா வடுதுறை ஆதீனத்தின் வெளியீடாக 1967–ல் வெளிவந்துளது.

### செய்யுள் அமைப்பு :

இவ்வந்தாதி நூலில் உள்ள செய்யுட்கள் கட்டளேக் கலித்துறை என்னும் பாவினத்தால் ஆனவை, ஒவ்வொரு செய்யுளிலும் நான்கடி களிலும் முதலிரண்டு சீர்கள் மடக்காக அமைந்துள்ளன. ஒவ்வொரு செய்யுளிலும் குறைந்த பட்சம் 1 முதல் 6 எழுத்துக்களும் அதிகபட்சம் 1 முதல் 12 எழுத்துக்களும் மடக்காக அமைந்துள்ளன.

இத்தகைய மடக்கில் தண்டக நாடகம் (67) என நாட்டுப் பெயரும், ஏகம்பத்தானே (81), திருமேற்றளி (57), திருவோண காந்தன் (58), அனேகதங்காவதம் (59), நெறிக்காரைக்காட்டு (60), மையானப்பதி (61) திருக்காமக் கோட்டம் (40), ஆடானே அம்பலம் (56), வரகந்தமாதனம் (70), எனத்தலப்பெயர்களும், சாருவ தீர்த்த (27) எனத்திர்த்தப்பெயரும், கம்பரந்தாதி (22) என நூற்பெயரும், அகத்தியன் நாரதன் (55) என முனிவர் பெயர்களும், திருக்கோவையார் (58) என நூற்பெயரும் யமகமாக வைத்துப் பாடியிருப்பது திறப்புப் பகுதிகளாகும்.

### மடக்கிற்கு ஓர் உதாரணம் :

திருக்கோவையார் என்ற தொடர், நான்கடிகளிலும் பொருள் கோள்ளுமாற்றைக் காண்போம்.

- 1. தருக்கோவை யார(ணணே) தருமகளுக்குக் கணவகைய திருமாஃயும், நா<mark>ன்முகளேயும்.</mark>
- 2. திருக்கு ஓ வையார் மனத்திருக்கு சிறிதும் வைத்துக்கொள்ளாதவர்.
- ். இருக்கோவையார் இருக்கோவையார் கண்னும் நூல்.
- 4. (கூ.) திருக்கோ வை ஆர் (படைவேட்கோ) கூதிரின் குளிருக்கோ ? கூரிய அம்பி*ணே உ*டைய மன்மதனுக்கோ ?

#### பொருளமைதி:

இவ்வந்தாதி நூலின் செய்யுட்களில் பல திறப்பட்ட பொருட் கூறு களேச் சிவஞான சுவாமிகள் அமைத்திருக்கிருர்கள் அவற்றுள் கச்சித்தலம் பற்றிய செய்திகள், தவத்தோர் இயல்பு, தமிழ்க்கவியின் இயல்பு, திருக் கோவையாரை இறைவன் தன் கைப்பட எழுதிய செய்தி, முறைகூறி இறைவணேக் குறிப்பிடுதல், ஞானியரின் அறிவில் இறைவன் புலப்படும் தன்மை, அடியார்களே உபசரித்தல் முதலியன குறிப்பிடத் தக்கனவாகும்.

the first his way have amound smag

### கச்சித் தலச் செய்திகள் :

" சாருவ தீர்த்த நறநீரில் ஏகம்பர் தாம் உலவும் சாறு " (27) என் பதால் சாருவ தீர்த்தமாகிய குளத்தில் தெப்போற்சவம் நடைபெறுவது அறியப்படும்- " பரவும் தொடை மூவேந்தவர் பகர்ந்தருளும் பதிகம்" (16) என்பதால் மூவராலும் தேவாரம் பாடப்பெற்றமை உணர்த்தப்படுகிறது. " அகத்தியன் நாரதன் ... தொழும் கம்பர்" (55) என்பதால் அம்முனிவர் கள் வழிபட்டமை தெரிகிறது.

" நன்னீர்க் கம்பை வாய்த் தழுவக் குழைந்தார்'' ( ) என்பதால் அம்மையால் தழுவப்பட்ட வரலாறு விளக்குகிறது.

### தவத்தோர் இயல்பு :

தவம் செய்வோர் பனியும் வெயிலும் மழையும் தாங்கிப் பிறர் மாட்டு அருள் உடையராகித் தவம் செய்வர்; காடுகளிலும் மலேகளிலும் தங்கித் தவம் செய்வர். இவ்வியல்புகளே, ''பனியும் திண்கோடையும் கூதி ரும் ஏற்று அளியுடன் செய்தவத்தோர்'' (57) எனவும் ''காடு அதன்பால் வரைப்பால் தவம் ஆற்றி'' (59) எனவும் வரும் தொடர்கள் அறிவிக் கின்றன.

in string or a granulation

### தமிழ்க்கவியின் இயல்பு:

வடநூலார், செய்யுட்களின் சொற்செறிவு பொருட் செறிவுகளே கோக்கிச் செய்யுட்களே இட்சு பாகம் (கரும்புகடை), காளிகேரபாகம் (தேங்காய் கடை), கதலீபாகம் (வாழைப்பழகடை), திராட்சா பாகம் (திராட்சைப்பழகடை) என கான்கு வகைப்படுத்துவர். ஆணல் தமிழ்ச் செய்யுட்களில் முதல் பாகமும் இறுதிப்பாகமும் நீங்கலாக கடுப்பட்ட காளி கேர பாகமும், கதலீபாகமுமே உள்ளன என்பதைக் குறிப்பாகச் சிவஞான சுவாமிகள் தெரிவிக்கிருர்கள். "எகம்பா உன் கழில முறுக்கம் பாகம், பாகம் உறும் தமிழ்பாடும் கடன் பணியே" (93) என்று வேண்டும்போது முறுக்கம் பாகம் என்பதால் காளிகேரபாகத்தையும், பாகம் என்பதால் கதலீபாகத்தையும் குறிப்பிட்டு இவ்விருபாகங்களேப் பெற்ற தமிழ்பாடப் பணிப்பாயாக என்கிருர்கள்.

### 

மாணிக்கவாசகர் தில்ஃயில் தங்கியிருந்தபோது கூத்தப்பிரான் அந் தணச் சிறுவஞக அவர் முன் சென்று திருவாசகத்தைத் தான் எழுதித் கொள்ள விரும்புவதாகச் சொன்ஞன். அவர் சொல்லச் சொல்ல இறைவன் தன் கைப்பட எழுதிஞன். பீன்பு பாவை பாடிய வாயால் கோவையும் பாடவேண்டும் என்று கேட்டுத் திருக்கோவையாரையும் தன் கைப்பட எழுதித் திருச்சிற்றம்பலமுடையான் என்று கைச்சாத்தும் இட்டு. அவ் வோஃச் சுவடியைத் திருக்களிற்றுப்படியில் வைத்து மறைந்தான். இவ் வரலாற்றுச் செய்தியைச் சுவாமிகள் "ஓர் அன்பர் கூறிடச் சிற்றம்பலத் திருக்கோவையார் கரத்தால் வரைந்தாண்ட செல்வா" (88), என்னும் தொடரில் அமைத்துள்ளார்கள்.

### முறைகூறி இறைவனேக் குறித்தல் :

குமரன் தாதை. உமைமணவாளன் என்று திருமுறைகளில் முறை கூறி இறைவன் சுட்டப்படுதல் போலச் சுவாமிகள் சில சொற்ரெடர்களே அமைத்திருக்கிருர்கள். அவையாவன: 1. ''செந்தில் மாநகர்ச் சேவலங் கொடியான் அத்தன்'' (23). 2. ''காமக்கோட்டி மணுளன்'' (23)

### அறிவில் விளங்கும் இறைவன் :

பக்குவரான ஞானிகளின் தியானத்தில் அவரது அறிவின்சண்ணே செவ்வகத்திப் பூவைப் போல இறைவன் காட்சி தருகிருன் என்பதின, "அறிவில் செம்போது அகத்தி ஆஞர்; அதமர்க்கு ஒளித்து மன்றில் ஆடுவரே" (55) என்னுமிடத்தே சுவாமிகள் அறிவிக்கிருர்கள். இவ்வுவமை பிறர் எவராலும் காட்டப்படாத புதிய பிரயோசுமாக உள்ளது,

### அடியார்களே உபசரித்தல் :

அடியார்களே எதிரே கண்டால் அனந்தம் தரம் வீழ்ந்து பணிய வேண்டும். பிறகு ''அடியேன் தங்கட்குச் செய்யத் தக்கபணி யாது ''

எனக் கேட்க வேண்டும். அவர்களப் புகழ்ந்து பாடவேண்டும். பிறகு அவ் அடியார்களே இறைவகுகவே புத்திபண்ணி ஆசனம் கொடுத்து உப சரிக்க வேண்டும். இவ்வாறு ஒழுகவேண்டியவற்றுள் ஒன்று கூடத் தம்மிடம் இல்ஃ என்பது போல் ( பிறர் செயஃத் தன்மீது ஏற்றிக்கூறும் நெறிப்படி ) 94-ம் செய்யுள் அமைந்திருக்கிறது.

### இறைவர்க்குரிய இடம் முதலியன :

ஏகாம்பரர்க்குத் தங்கி இருக்கும் பதியாவது காஞ்சிபுரம். அணியும் அணியாவது பாம்பு. ஆடையாவது எண்திசை. ஆயுதமாவது பரசு. பத்தி செய்வோர் பெறும் பேருவது இகபரசுகம். பாடிப்பரவும் பாமாஃயாவது மூவர்பாடிய பதிகங்கள். அவரை மனத்தால் கோக்குவார்க்குக் கிடைக்கும் உருவமாவது பரமானந்த சுகம்.

> respanse ny ta tuach ristilice Call பதி கம்பர் அம்பரர்க்கு ஆவது காஞ்சி, பணி பணிஎன் இது ப்ப வணங்க ப்பெறைப ப, திக் அம்பரம், பரசு ஆயுத மாம், பத்தி செய்ப**வர் ஏ**ற் பது இகம்பரம், பரவும் தொடை மூவர் பகர்ந்தருளும் பதிகம், பரம் பரமானந்த மே உருப் பார்ப்பவர்க்கே.

(16)

### சில நயங்கள் :

சிவபெருமான் பல்லாண்டெனும் பதங்கடந்தவன்; (என்றும் உள்ள வன்) திருமாலோ ஏணய இந்திரர் பிரமர்களேவிட நீண்ட நாள் வாழும் பல்லாண்டெ னும் பதம் உடையவன்; (பதவி பெற்றவன்) இந்த நயத்தை '' பல்லாண்டவன் நாரணன் '' (30) என்ற தொடரில் காணமுடிகிறது. ஆணவம் கருமையான இருள் போன்றது. அதனுல் மை என்று சுட்டப் படுவது. சுவாமிகள் ஆணவத்தை மை என்று சுட்டுதற்காக "உவ தீர்த்த ஒப்பின் பெயர் '' என்ற தொடரைக் கையாளுகிருர்கள். ( ஒப்பின் பெயர் என்பது உவமை என்ற சொல், இதில் உவ என்ற எழுத்துக்கள் தீர்ந்து போணுல் எஞ்சிஇருப்பது மை என்பதுதானே.) முருகன் தீப்பொறிகளான நெருப்பிலே தோன்றினுன்; கங்கையால் சுமுந்து செல்லப்பட்டான். கார்த்திகை மாதர்களால் பாலூட்டப்பட்டான். உமாதேவியால் ஒருருவ மாக்கப்பட்டு மூஃப்பால் ஊட்டப்பெற்ருன். இம்முறையால் நெருப்புக்கும் கங்கைக்கும், கர்ர்த்திகை மாதர்க்கும் உமாதேவிக்கும் முருகன் மகன் ஆகிருன். இந்த நயத்தை '' கங்கைக்கு அனற்கு ஆரற்கு உமைக்கு மகவு '' (28) என்ற தொடர் உணர்விக்கிறது.

### வடசொற்கள் :

இவ்வந்தாதியில் ஒவ்வொரு செய்யுளிலும் முதலிரண்டு சீர்கள் நான் கடியிலும் மடக்காக வருவதால் நான்குமுறையில் பொருள் காணவேண்டி இருப்பதால் – வடசொற்கள் சற்று மிகுதியாக இடம்பெற்றுள்ளன. அலத் தகம், ஆதங்கம், ஆரம், கங்கணம், கஞ்சம், கதம், கம், கம்பு, கரளம், கவான், களபம், களம், கானம் (இசை), குடிஞை, தகரம், தமம் மாதங்கம், வனம் முதலான பல வடசொற்கீனக் காணமுடிகிறது.

: multiple at to 100 until confunction ?

aus Glerminnein :

#### முடிவுரை:

ஒவ்வொரு செய்யுளிலும் முதலிரண்டுசீர்களேப் பலவாறு உடைத்துப் பதச்சேதம் செய்து பொருள்காண வேண்டியிருக்கிறது. பின்னேய மூன்று சீர்கள் எளிதாய்ப் பொருள் உணர நிற்கின்றன. எனவே ஒவ்வொரு செய்யுளும் முதலிருசீர்கள் நாளிகேர பாகமாகவும் பின் மூன்று சீர்கள் கதலீபாகமாகவும்அமைந்து விளங்குகின்றதை அறியமுடிகிறது. இந்நூலேப் பயில்கின்றவர் ஏராளமான சொற்களேயும் பொருள்களேயும் கற்றுமொழிப் புலமையில் வன்மை எய்துவர் என்பதில் ஐயமில்லே.

> ii, is gidaytii, urs gigs incia. usid Cridanif syd usid Pataletii, lihojia Germal. ennif usisheman

is a on unity and a si



ு விளா கிலந்த நிறையை பிரைப்படியில் குறியின் கிறியிருக்கியின் பிறியிருக்கியில் இ இது இருக்கு நிறையுள்ள நிறுவர் இது கிறியிருக்கு கிறியிருக்கியில் கிறியிருக்கியில் கிறியிருக்கியில் கிறியிருக்கிய

nois main minus princes in misseu auge lie distribute de constitution

digene it in auflig it in a first a farit a farit a farit in in the contract of the

# - குளத்தூர் பதிற்றுப்பத் தந்தாதி இளசைப் பதிற்றுப்பத் தந்தாதி -

டாக்டர். கோமது சூரியமூர்த்தி, எம்.ஏ., பிஎச்.டி. (சைவசித்தாந்தத்துறை, காமராசர் பல்க‰க் கழகம், **மதுரை**.)

india . amaina de la fina de la compania del compania de la compania de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania de la compania del la compania del compania dela compania del compania del compania del compania del compania de

### முன்னுரை: அறி . his \_ misna ( d a) விடுக்கத்து காரக இங்பு நடை

அந்தாதி என்பது சிற்றிலக்கிய வகையைச் சார்ந்தது. அந்தாதி இலக்கியத்தின் சாயலும் போக்கும் சங்கப்பாடல்கள், சிலப்பதிகாரம் முதலிய வற்றில் காணப்படுமாயினும், கி பி. ஐந்தாம் நூற்ருண்டில் தான் அது தனியொருவகைச் சிற்றிலக்கியமாக உருவாகியது. கி.பி. ஐந்தாம் நூற் ருண்டில் காரைக்காலம்மையாரால் இயற்றப்பெற்ற அற்புதத் திருவந் தாதியே முதல் அந்தாதி நூலாகச் சிறப்புறுகிறது. அந்தாதி இலக்கியம் போருட்சிறப்பும், யாப்புச் சிறப்பும் மிக்கது. நினவாற்றலுக்கு உதவுவது.

" அந்த முதலாத் தொகுப்ப**தந்**தா**தி"** என்றும்.

'' அசையினும் சிரினும் அடிதோறும் இறுதியை முத்தா திசைப்பின் அஃதந்தாதித் <mark>தொடையே ''</mark>

என்று காரிகை <sup>1</sup> அந்தாதி இலக்கணத்தைப்பற்றிக் கூறுகிறது. அந்தாதி என்பது இரண்டு அடிகளுக்கும், இரண்டு செய்யுட்களுக்கும் இடையே காணப்படும் இவற்றுள் இரண்டு அடிகளுக்கிடையில் அமைவதை அந் தாதித்தொடை என்பர். இரண்டு செய்யுட்களின் இடையில் அமைவதை செய்யுளந்தாதி எனக் கூறுவர். ஒன்றன் அந்தம் அடுத்ததன் ஆதியாக வருதலின் அந்தாதி எனக் கூறுவர். ஒன்றன் அந்தம் அடுத்ததன் ஆதியாக வருதலின் அந்தாதி எனப் பெயர்பெற்றது. செய்யுளந்தாதி ஒரு செய்யுளின் இறுதியிலுள்ள எழுத்து, அசை, சீர், சொல், அடி ஆகிய இவற்றுள் யாதானும் ஒன்று அதற்கு அடுத்த செய்யுளின் முதலில் வருவது. நூலினது சற்றுச் செய்யுளின் இறுதி, முதற் செய்யுளின் முதலில் வருவது. நூலினது சற்றுச் செய்யுளின் இறுதி, முதற் செய்யுளின் முதலோடு ஒன்றிவரும் இதனே மண்டலித்தல் என்பர், செய்யுட்கள் வெண்பாவாலேனும் விருத்தப் பாவாலேனும், கட்டளக் கலித்துறையாலேனும் அமைந்திருக்கும். பெரும் பாலும் அந்தாதி நூல்கள் நூறு செய்யுட்களே உடையன. அத்தொகையில் குறைந்த செய்யுட்களேயுடைய அந்தாதிகளும் உள்ளன. இனி, பத்துப்

பத்துப் பாட்டுக்கு ஒரு யாப்பாகப் பத்துவகைச் செய்யுட்களால் இயற்றப் படுவதாகிய ஒருவகை அந்தாதியே பதிற்றுப்பத்தந்தாதி ஆகும். அந்த வகை யிலேதான் குளத்தூர், இளசைப் பதிற்றுப்பத்தந்தாதிகள் அமைந்துள்ளன அவ்விரு அந்தாதி நூல்களும் இங்கு ஆய்வு செய்யப்படுகின்றன.

### ஆசிரியர் குறிப்பு :

இந் நூல்களின் ஆசிரியர் சிவஞான முனிவர் கி. பி. பதினெட்டாம் நூற்ருண்டில் சிறந்து விளங்கிய பெரியார். சிவஞான சுவாமிகளுடைய பிள் கூத் திருநாமம் முக்களாலிங்கர் என்பது இவர்களுடைய தீட்சாநாமமே சிவஞான சுவாமிகள் என்பதாகும். சிவஞானிகளுக்கு உரியதாகிய இலக்கணங்கள் யாவும் குறைவற ஙிறைந்து இவர் ஞான யோகியாக விளங்கியமையால் இயல்பாகப் பெற்ற தீட்சாளமமே காரணத் திரு நாம்மர்கவும் அமைந்தது. இவர் பாவநாசத்திற் கருகிலுள்ள விக்கிரம சிங்கபுரத்தில் சைவவேளாளர் குலத்தில் அவதரித்தவர். தகப்பரைர் பெயர் ஆனந்தக்கூத்தர். தாயார் பெயர் மயிலம்மை. இவர் இளம் வயதிலேயே துறவு பூண்டு ஞான ஒழுக்கத்தின மேற்கொண்டவர். சிவஞானசுவாமிகள் எழுதிய நூல்கள் இருபத்தெட்டு. ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவநாயனர் அருளிச் செய்த சிவஞான போதத்துக்குத் தமிழில் பேருரை கண்ட பெரியார் இவராகலின், திராவிடமாபாடியகாரர் என்று இவரை உலகம் போற்றும். சிவஞான்சுவாமிகளின் ஆசிரியர் பஞ்சாக்கரப்பஃருடை பாடிய இரண்டா வது பீன் வேலப்ப தேசிகமூர்த்திகள் ஆவார். சுவாமிகளின் மாணுக்கர்கள் பன்னிருவர். அவர்களுள் கச்சியப்ப முனிவர் தஃவர். சுவாமிகள் திருவா வடுதுறையில் சித்திரைமாகம் ஆயில்யநாளில் சிவமுக்கி அடைந்தார்கள்.

### குளத்தூர், இளசைப் பதிற்றுப்பத் தந்தாதிகள் நூலாராய்ச்சி :

குளத்தாரிலுள்ள சிவபெருமான்மீது பாடப்பட்ட நூல் குளத்தூர் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி. இளங்காடு என்னும் ஊரிலுள்ள சிவபெருமான் மீது பாடப்பட்டது இளசைப்பதிற்றுப்பத்தந்தாதி. இவ்விரு நூல்களும் தோத்திரவகையில் அமைந்து படிப்போருக்குப் பக்திச் சுவையை ஊட்டுவன, இவ்விரு நூல்களிலும் சைவசித்தாந்த சாத்திரக் கருத்துக்கள் நிரம்படிள்ளன. சைவ சமயத்தின் முடிந்த முடிவான கொள்கைகளே சைவசித்தாந்தம் எனப்படும்.

### முப்பொருள் உண்மை கூறல் :

சைவசித்தாந்தம் கூறும் உண்மைகளினத்தையும் பதி, பசு, பாசம் என்ற முப்பொருட்களுள் அடக்கலாம். பதி என்பது இறைவினக் குறிக்கும். பசு என்பது பாசத்தால் கட்டப்பட்டுள்ள உயிர்களேக்குறிக்கும். பாசம் என்பது இறைவின உணராவண்ணம் உயிர்களேக் கட்டியுள்ள ஆணவம், கன்மம். மாயை என்ற மும்மலங்களேக் குறிக்கும் சைவசித் தாந்தம் இம்முப்பொருட்களின் உண்மைகளேயும், அவற்றின் இயல்புகளே யும், அவற்றுக்கிடையேயுள்ள தொடர்புகளேயும், உயிர்கள் தங்களேக் கட்டியுள்ள பாசத்திலிருந்து விடுபட்டு இறைவனுடன் இரண்டறக் கலத்தலே சிவானந்த முக்தி என்பதையும், அம்முக்தி அடைவதற்கு உயிர்கள் பின்பற்ற வேண்டிய சாதனங்களேயும் விளக்கிக் கூறும். சிவஞானசுவரமிகள் இம்முப்பொருள் உண்மையைக் கூறுகின்ருர். (இ. ப. 24).

Same as and a contraction

er eir mit,

# ப்தி இயல்புகள் :

#### பதியின் தலேமை:

பதி என்ற சொல்லுக்குக் 'காப்பவன்' என்றும், 'தஃவன்' என்றும் பொருள். முப்பொருட்களுள் மேலான பொருள் பதியே. "பதி பரமே " ² என்கின்ருர் சிவப்பிரகாச ஆசிரியரான உமாபதிசிவம். ''மேல் ஒருவன் இல்லாதான் எங்கள் இறை " என்று திருவருட்பயன் பதியின் தஃமைப்பண்பை உணர்த்துகின்றது. சிவஞான சுவாயிகள் இறைவனே "'வாழ்முதல்" (கு. ப. 38) என்கின்ருர்

i se en la la la la compania de la compania del compania de la compania de la compania del compania de la compania del compania del compania de la compania del compani

atom e diff rierati finai Dans.

#### எங்கும் நிறைந்தது: இவகி அது எழுவகளுக்கும் கூறு கடித்து

பதி ஒன்றுதான். ஒன்ருகிய இறைவனே எங்கும் கிறைந்துள்ளான். பாலில் நெய் போலவும், பழத்தில் சுவை போலவும், எள்ளில் எண்ணெய் போலவும் எங்கும் கிறைந்தவன் இறைவன் என்று அருணந்த சிவாசாரியார் கூறுகின்ருர். 4 இறைவன் எங்கும் கிறைந்து கிற்றலே, ''எள்ளுக்குள் எண்ணெய்போல் கிறைந்து கின்ருன்'' (கு. ப. 45) என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர். குளந்தை மாநகரில் வகிக்கின்ற கிவபெருமான் திருவல்லம், திருவேகம்பம், திருகிடைச்சுரம், திருக்கச்குர், திருமுல்லே வாயில், திருமேகம்பம், திருகிடைச்சுரம், திருக்கச்குர், திருமுல்லே வாயில், திருமேகம்பம், திருக்களத்தி, திருவொற்றியூர், திருவான்மியூர், திருமாகறல், திருவலிதாயம், திருமுருகன்பூண்டி, திருப்பாகுர், திருக்கமுக் குன்றம், திருமுதுகுன்றம், திருமுருகன்பூண்டி, திருப்பாகுர், திருக்கமுக் குன்றம், திருமுதுகுன்றம், திருவேற்காடு முதவிய தலங்களே இடமாகக் கொண்டெழுந்தருளியுள்ளார். (கு. ப. 57) என்று கூறுவதன் மூலம் சுவாமிகள், ஒன்ருகிய இறைவனே எங்கும் இருப்பதை உணர்த்துகின்ருர். மேலும் ''உறைவானே யெவ்விடத்தும் உயிர்க்குயீரா யங்கங்கே கிறை வான்' (இ. ப. 12) என்று கிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

### அட்டமூர்த்தம் :

இறைவன் டிலம், நீர், தீ, வளி, ஆகாயம், சூரியன், சந்திரன், ஆன்மா முதலியவற்றுள் டிறைந்து அட்டமூர்த்தமாய் விளங்குகின்ருன் என்று சிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின்ருர். (கு. ப. 2)

> '' இருநிலஞய்த் தீயாகி நீரு மாகி யியமான ஞெயறியுங் காற்று மாகி அருநிலேய திங்களாய் ஞாயி ருகி யாகாச மாயட்ட மூர்த்தி யாகி''<sup>5</sup>

என்று திருநாவுக்கரசர் கூறுவதும் இங்கு நினேவுகூரத்தக்கது.

# முவகைமேனி : இவ்வுரிகூடித்து கையங்கையில் அடித்து இத்து அடித்து இதற்கு இதற்கு

"அருவமும் உருவா ரூபம் ஆவது மன்றி நின்ற உருவமும் மூன்றுஞ் சொன்ன ஒருவலுக் குள்ளவாமே ''<sup>6</sup>

en tien d'en es l'émilier niver préside sincerpa

என்று அநுணந்தி சிவாசாரியார் இறைவன், அருவம், உருவம், அருவுருவம் என்று மூவகை மேனியுடையவனுப் இருத்தலேக் கூறுகின்ருர். இதினச் சிவஞானசுவாமிகளும்,

" அருமேனி கொண்டும் உருமேனி கொண்டும் ்ற்கு இதன் கூரிரண்டு மருவுந்த கூறிக்கு கூறிக்கு இதன் கூறிரண்டு ் தேமேனி கொண்டு '' (கு. ப. 22)

என்று கூறுகின்ருர்.

### உடுவத்திருமேனி:

இறைவன் மூவகை மேனி உடையவனுயினும் கோக்கிரநூல்கள் பலவற்றுள்ளும் இறைவனின் உருவத்திருமேனியே அதிகம் வருணிக்கப் படுகின்றது. ஏனென்ருல் உருவமற்ற ஒரு பொருளே மக்கள் மனத்தால் நினக்கவோ, வழிபடவோ முடியாது "அருவமாகிய கடவுள் உயிர்கள் உணர்ந்து உய்யவே உருவமாகி வருகின்ருன் '' என்று திருவுந்தியார் கூறுகென்றது. 7 சிவஞான சித்தியாரும் "அருளுரு உயிருக் கென்றே ஆக்கினன் அசிந்த னன்றே ''<sup>8</sup> என்று கூறுகின்றது. சிவஞான சுவாமிகள், "குறியிறந்த பரம்பொருளோர் குறியுருவங் கொண்டருளி (இ. ப. 20) என் கென்ருர். மேலும் தோத்திர நூல்கள் பெரும்பாலும் அநுபவ நூல்கள் ஆகும். எனவே நூலாசிரியர்கள் இறைவன் மீது கொண்ட காதலனுபவத் தூல் அவனுடைய உருவத்தை அதிகம் வருணிக்கின்றனர் எனலரம்,

் பாற்றிரு நீற பூத்த இரையாடு அடிக்கு அடு அறையாக இ பவளவெற் பணிய பச்சைக் கோற்குடி மணந்த மேனி" (இ. ப. 60) **என்றம்.** அத்துக்கு கடையிற்கு விரிக்க விரையை மடிக்கு ம்கள் அக்கிறக்கு

ே மணிகண்டன், உமைபங்கன், மழமான் அணிகொண்ட செங்கை இதழாள்ள், பணி கொண்ட வேணிமுடியான்''

(西山.29)

and Long to design and an artist of

என்றும்,

் பவளக் காடுமொய்த் த2னயசெவ் தவளக் திங்களங் கீற்றுமெண் புயங்களுந் தறுகண் கவளத் தோலுரி வீரமுங் இது இந்து இந்து காட்டியெம் பெருமான் குவளேப் பொய்கைசூழ் குளந்தையில் குடியிருந்தனனே '' (கு. பு 32)

என்றும் சிவஞானசுவாமிகள் இறைவனின் திருமேனியை வருணிக்கின்ருர். இறைவன் தன் உள்ளத்தில் குடி கொண்டிருப்பதை, கட்டிக்கு இரு கூட

் மாறிலாக் கருணே காட்டும் வளரொலி நயன மூன்றுஞ் சிறுமா டரவம் பூணுந் திருமுகப் பொலிவும் வெள்ளே நிறுபூத் தலர்ந்த மெய்யும் நெறிகுழ லிமய வல்லி கூறுமா யிளசைக் கோமா

னென்னுளங் குடிகொண் டாளே'' (இ.ப.**5**5)

என்று சிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின்ருர். அவருடைய உள்ளத்தில் குடிகொண்ட இறைவன் அங்கிருந்து அகலுவதில்ஃயாதலால் சுவாமிகள் எவ்கிடத்தும் இறைவனின் வடிவத்தையே காண்கின்ருர். இதனே,

> "கண்ட தண்டவெள் ளிடையெலா மிளசைவாழ் கருணேயங் கடல் காள முண்ட கண்டமு நான்குதிண் டோளும்வே ளுருவினே யருவாக்க விண்ட கண்டழ லுருவமு முமையவண் மேவிய விடப்பாலுங் கொண்ட கண்டமாய் நின்றதோர் குறியன்றிப் பிறகுறி காணேனே" (இ.ப.73)

என்று சிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

'' பரஞானத்தாற் பரத்தைத் தரிசித்தோர் பரமே பார்த்திருப்பர் பதார்த்தங்கள் பாரார்''<sup>9</sup>

என்று அருணந்திசிவாசாரியார் கூறியதைப்போலச் சிவஞான சுவாமிகளும் எங்கும் சிவவேயே காண்கின்றுர்.

THE TANK OF THE BUILD IN

### அகண்ட வடிவீனன் :

இறைவன் உருவமுடையவனுயினும் அவன் உலகப் பொருட்களி லிருந்து வேறுபட்டவன் ஆவான். இறைவனின் அகண்ட வடிவத்தைச் சுவாமிகள் அவனுடைய உறுப்புக்களில் வைத்து.

்'காஃாயாய்க் குளத்தூரமர்ந்தருளிய கண்ணுதற் பெருமாற்குத் தோள்களாயிரங் திருமுடியாயிரந் தொழில்களாயிரஞ் செய்ய தாள்களாயிரம் விழிகளு மாயிரந் தானமாயிரம் பேரின் கோள்களாயிரங் குணங்களாயிர மெனக் கூறுவருணர்ந்தோரே'' என்கேன்றும்

# இள்ப வடியினன் ;

இறைவனுக்குரிய எண்குணங்களுள் ஒன்று வரம்பில் இன்ப முடைமை. இறைவன் இன்ப வடிவினஞ்தலால் சுவரமிகள் இன்பச்சுவை குறிக்கும் அடையாள மொழிகளால் இறைவின் வழுத்துகின்குர். "கண்ணி அண்மணியைக் கனிதேற‰ " (கு ப.3)

"ஊனே உழிரே உணர்வே என்று ஒக்கக் கலந்து சிவானந்தத் தேன்'' (கு.ப.1 3)

" நுவலற்கரிய பரமானந்தப் பால்" (கு.ப.18)

''அண்ணிக் குங்கரும் பாகி யமுதமாய்க் கண்ணுக் குண்மணி யாய்க்கனி தேறலாய்'' (இ ப 3)

் பெருகுவார்க்கு இனிக்கும் பசுந்தேறலே" (இ ப.4) என்று சிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

'' சார்ந்தடியார் தாந்தாளுச் செய்து ''

என்று மெய்கண்டார் கூறுவதுபோல, ஆனந்தமயமான இறைவன் சுவாமி களுக்கு ஆனந்தம் அருளியதை,

"ஆனந்த மயமாய் நின்ற வரும்பெருஞ் சோதி தாணேர் ஆனந்த வடிவங் காட்டி யருளினு லிளசை மேவி ஆனந்த மடியேற் கீந்த வருளிணே நிணேக்குந் தோறும் ஆனந்த மேலிட் டென்ணே யங்கமே யாக்கற் பாற்றே" (இ.ப.59)

என்று கூறுகின்ருர். சொல்லமுகு மிக்க போடல் இது.

## ஏல்லாமாய் அல்லதுமாய் விளங்குபவன் :

எல்லாமாய் அல்லதுமாய் இருக்கும் இறைவனின் தன்மையை,

'' உள்ளது மிலது மாகும் உருவமு மருவு மாகும் கள்ளமும் வெளியு மாகுங் கருணேயு மறமு மாகும் பள்ளமு மேலு மெங்கும் பட்டுருளிப் பீழம்பாய் நிற்கும்" (கு.ப.50)

என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர். 'உள்ளது×இலது, உருவம்× அருவம், கள்ளம் × வெளி'. 'கருணே × மறம்', என்று முரண்பர்டான இரு பண்புகளே இறைவன் மேல் ஏற்றிக் கூறுகின்ருர் சிவஞான சுவாமி கள். உபரிடதங்களின் காலந்தொட்டே மெய்ப்பொருட்களின் இயல்புகளே முரண்தொடையில் கூறுவது வழக்கமாய்க் காணப்படுகின்றது.

### மூவர்க்கும் மேலானவன் :

பிரமன் படைத்தஃயும். திருமால் காத்தஃயும், உருக்திரன் அழித் தஃயும் செய்ததாகச் சைவ நூல்களில் கூறப்படும். பிரமன். திருமால் முதலானேர் தம் புண்ணிய விசேடத்தால் முதல்வ**னுடைய அதிகார** சக்தியை அவனுடைய ஏவலால் பெற்று அத்தொழில் ஆற்று**கின்**றனர் என்பகை,

" விரைக்கம் லத்தோன் மாலும் ஏவலான் மேவிஞர்கள் புரைத்ததி கார சத்தி புண்ணியம் நண்ண லாலே"12

என்று அருணந்த சிவாசாரியார் சிவஞான சித்தியாரிலும்,

'' அயன் அரியும் அவன துயர் அதிகா ரத்து வந்தமுறை தன்தொழிலே மன்னுவிப்பன் எல்லாம் ''13

எனும் உமாபதி இவம் இவப்பிரகாசத்திலும் கூறுகின்றனர். இப்பாடல் தொடர்களில் பிரமன், திருமால் இருவர் மட்டுமே குறிப்பிடப்பட்டிருந் தாலும் உருத்திரன்பற்றிய குறிப்பு உள்ளடங்கியதாகக் கருதலாம். இக் கருத்தைச் சிவஞான சுவாமிகளும்,

'' மூவரை யீன்ற பெடிமான் யாவன் முத் தொழிலு மூவர் இயற்றிடப் பணித்தான் '' (இ.ப. 45)

என்று கூறுகின்ருர். எனவே முழுமுதற் பொருளாகிய இறைவன் மும் மூர்த்திகளிலிருந்து வேறுபட்ட முதல்வனைான் என்பதை உணரலாம். எனவேதான் மாணிக்கவாசகரும்.

'' மூவைரும் அறிகிலர் யாவர் மற்றறிவார்''<sup>14</sup> என்று கூறுகின்றுர்,

# அத்து விதக் கலப்பின்ன் : " மாலில் குப்பி அதை வில்பில் காலில் குப்பில் அத்து விதக் கலப்பின்ன் : " மாலில் குப்பில் அத்து வில்பில் காலில் குப்பில் அத்து வில்பில் காலில் குப்பில் அத்து வில்பில் காலில் கூறியில் இது கூ

பதிக்கும் உயிர்களுக்கும் உள்ள தொடர்பு 'அத்துவிதம்' என்ற சொல்லால் சைவ சித்தாந்தத்தில் குறிப்பிடப்படும் அத்துவிதம் என்ற சொல் வேற்றுமையின்மை, அதாவது இரண்டாகப் பிரிந்து ரில்லாமை என்று பொருள்படும், 16 இதனே,

### '' ஒள்ளுகாமல், இரண்டாகாமல் ஒள்று பிரண்டு பின்ளுகாமல் '' ⊥ா

என்று விரித்துப் பொருள் கூறுவர். இறைவன் உலகு உயிர்களோடு கலப்புத் தன்மையால் ஒன்ருகவும், பொருள்தன்மையால் வேருகவும் உயிருக்கு உயிராயிருந்து இயங்கும் தன்மையால் உட கைவும் இருப்பதே அத்துவிதம் எனப்படும் திருஞான சம்பந்தர் திருவீழிமிழஃப் புதிகத்தில் " ஈருய் முதலொன்ருய்" என்று தொடங்கும் பாடலில் " தானுய் வேருய் உடனைனிடம் வீழிம்மிழஃயே "18 என்று இறைவனின் அத்துவித நீல் யைக் கூறுகின்ருர். சிவஞான முனிவரும் இறைவனின் இந்த அத்துவிதக் கலப்பு நிலேயை,

் வித்தக லோக ம2னத்தினும் வேருய் ் அத்துவி தப்பொரு வாயின சைக்கேக்க் '' (இ. ப. 49) என்று கூறுகின்ருர்

### பக இயல்புகள் இ சுக்குவு மன்றுத் அறின் அமின்றைய மது சிரு செக்குவ

சைவ சித்தாந்தத்தில் உயிர்களேப் பசு என்ற சொல்லால் குறிப்பர். சிவஞான முனிவரும்

" இரண்டு காற் பசு '' (கு. ப. 34) என்ற சொல்லேக் கையாள்கின் ருர். tings in mentilisely mentioned branch number & discountries, me to a

### உயிர்கள் இறைவளே உணராமை:

உயிர்கள் இறைவனே உணராவண்ணம் தடைசெய்வன அவை களேக் கட்டியுள்ள ஆணவம், கன்மம், மாயை என்ற மூன்று மலங்க ளாகும். இவற்றுள் ஆணவம், மலம் என்ற சொல்லாலேயே குறிப்பிடப் படும். இஃது உயிரின் அறிவைத் தடைசெய்வது. ஆணவம் உயிரறிவை மறைப்பதால் இருள் என்ற சொல்லாலும் குறிப்படப்படும். உயிர்கள் இந்த ஆணவம் காரணமாக உயிருக்கு உயிராக விளங்கும் இறைவின உணர்வதில்லே. இதனேச் சிவஞான சுவாமிகள்,

neugy manage distribut matery "

'' அன்றுதொட டிது நு அறிவீழந் தழுங்கிய நெஞ்சே உன்றனக் குமீரா யுடனிருந் துணர்த்தும் உண்மையை இன்னமு முணராய் '' (கு. ப. 99) '' அள்றுதொட் டிது நா' ளளவுமா ணவத்தான்

" armigne in relative armine in in maner "

ा होता को स्था किया करें.

என்று கூறுகின்ருர்.

### உயிர்களின் பிறவி:

உயிர்கள் தம்முடன் தோன்றிய மலமான ஆணவம் காரணமாக வினேகளேச் செய்கின்றன, செய்த விணேயின் பயின அனுபவிக்கப் பிறவி எடுக்கின்றன. எடுத்துள்ள பிறவியில், முன்செய்த வீடைப்பயனே அனுப விக்கும்போதே மேலும் புதிய வினேகளேச் செய்கின்றன, இவ்வாறு வினேயும், பிறவியும் காரண காரியத் தொடர்ச்சியாய் வருவதால் உயிர்கள் பல பிறவிகள் எடுக்கின்றன. உயிர்கள் இவ்வாறு பல பிறவிகள் எடுப்பதை.

> <u>் எத்தனே யுடல மும்மையி லெடுத்தேம் கூற இந்த</u> எத்த2ன யினியெடுப் பள 🥶 (இ. ப. 95)

என்று சிவஞானசுவாயிகள் கூறுகின்றுர். இரு முறிய முறியில் மு வை மாக்க வியையாக கிடியில

உயிர்கள் விண்யின் காரணமாகப் பிறப்பதையும், துன்பமடைவதையும்,

வல்வினேயின் இருள்சேர் பிறவி '' (இ. ப. 24.) Liggin D wice

் வல்வினேயிருல் அலக்கழிந்து உழல்பேயேள்'' (இ. ப. 77) என்றும் கிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின்ருர். · ellère Conas ice

ுகவாமிகள் உடம்பின் இழிவையும், யாக்கை கிலேயாமையையும் உணர்த்துகின்ருர். உடம்பின் இழிவினக் கூறுமிடத்து, அது நாய்க்கும், நரிக்கும், பேய்க்கும், கழுகினுக்கும், ஈபினுக்கும் பிறவற்றிற்கும் இரையாகும் புழுக்கூடென்கின்ருர் (இ. ப. 92). உடம்பின் அழகைப்பார்த்து மயல் கொள்ளாது அதனே எலும்பு, நரம்பு, மூளே இறைச்சி, குருதி முதலிய வற்றின் கூட்டமென்று பிரித்துணர்ந்து மயக்கமொழிப்பது நன்று.

நம்முடைய உயிரை எமன் வந்து கவர்ந்து செல்லும்பொழுது குற்ருலத் தில் வசிக்கின்ற இறைவணேயல்லாமல் நமக்கு உற்ருர் ஒருவரும் இல்லே 19 என்று திருநாவுக்கரசர்கூறுவதுபோல சிவஞானசுவாமிகளும் சிவபெருமான் ஒருவனே உயிர்களுக்கு எப்போதும் உற்றதுணேவன் என்பதை உணர்த்து கின்ருர். (கு. ப. 82. 83, 95, 98).

# உயிர்களும் திருவசூளும் ;

உயிர்களிடத்திலுள்ள ஆன்மபோதம் நீங்கினுல் **சிவ**போதம் தானே விளங்கும் என்பதைச் சிவஞானசுவாமிகள்.

" என்னே முழுக்க விழந்த விடத்தே தன்னே விளக்கிய சாலின சைக்கோள்' (இ. ப. 47) என்று கூறுகின்ருர்.

> " நஞ்செய லற்றிந்த நாமற்ற பின்நாதன் தன்செயல் தானேயென் றுந்தீபற தன்**னேயே த**ந்தானென் றுந்தீபற<sup>்227</sup>

என்ற திருவுந்திபார் செய்யுள் இங்கு ரினேவுகூரத்தக்கது

உயிர்களிடத்துள்ள ஆன்மபோதத்தை நீக்குபவனும் இறைவனே என்பதை.

"சிறியனேன் பசுஞானக் கூண நீக்கிவந்தாண்டிட" (இ. ப. 78) என்பதால் உணர்த்துகின்ருர்.

இறைவன் உயிர்கட்கு இரங்கி வந்து அருள்புரிதலே, வருக்கியக்க

'' எனக்கும் ' எளிவந்த வாறி தெவனே '' ் (கு. பால்0) என்றும்,

" நாய்மேற் றவிசிட் டாங்கெ‱ யும் நயந்து வந்தாட் கொண்டானே '' (கு. ப. 46)ஃஇ இரும

என்றம் சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர். இது விகர்க்க கூறுக்கும்

இறைவன் உயிர்களுக்கு வெவ்வேறு விதமாகவந்து அருள்செய்வான், திருஞான சம்பந்தருக்கு அம்மையப்பராக வந்து அருள்செய்தார். சுந்தரரை அந்தணர் வடிவில் வந்து தடுத்தாண்டார், மாணிக்கவரசகரைக் குருவாக வந்து ஆட்கொண்டார். எனவே தான், இ

் ஆட்பா லவர்க்கருளும் வண்ணமு மாதி மாண்பும் கேட்பான் புகிலள வில்லே கிளக்க வேண்டா" (21)

என்று திருஞான சம்பந்தர் கூறுகின்றுர், இறைவனுடைய இபல்பு களேயும். அவன் உயிர்கட்கு இரங்கிவந்து அருள்புரியும் கருணேயையும் தவப்பயன் இல்லாகவர்கள் உணரார் என்பதனேச் சிவஞான சுவாயிகள்,

் செய்த வப்பய னில்லவர் காண் பரோ திருக்குளத் தூர்மன்னும் tion along the first ை நைத்தகண் டப்பிரா னியற்கையும் மற்றவ னடியார்க்கு மெய்த ழைப்பவந் தநுள்புரி முறைமையும்''

மயும்'' (கு. ப. 52)

என்றை கூறுகின்றுர். med na dien Dieft dien Chinh die ne David ge, weite Ad. Alea there the

### பாச இயல்புகள் : இதை நிகுந்து நிக்கியாக காதன்கில் கோன் பக்கும் முக்க

பாசம் என்பது ஆணவம், கன்மம், மாயையைக் குறிக்கும்,

ம் நடிம் ஆணவக் குறும்பின் " பக்கம் கட்டு (கு, ப. 51)

" ஆணவத்தால் அறிவிழந்து ''

(т. ы, 99)

என்று ஆணவம்பற்றிச் சிவஞான சுவாமிகள் குறிப்பிடுகின்றார்.

கெல் தேர்ன்றிய பொழுது அதனிடத்து உயியும் கோன்றிற்று. செம்பு உண்டானபோதே அதனிடத்துக் களிம்பும் உண்டாயிற்று. அது போல ஆணவம், கன்மம், மாயை, என்ற மலங்கள் அநாதியர்ப் உயிர்க?னப் பற்றியுள்ளன. நடிகள்கள் கண்டிகள் கொண்டிகள் கடிகள் கடிகள்

'' நெல்லிற் குமியும் நிகழ்செம்பி னிற்களிம்பும் சொல்லிற் புகிதன்று தொள்மையே — வல்லி மலகன்மம் அன்றுளவாம் ''22 ereier sand a continuelle in met

என்று சிவஞானபோத உதாரணவெண்பா கூறுகின்றது. சிவஞான சுவாமிகளும்,

> ூகளிம்புதோய் செம்பெனக் கலந்த மாசினிற் பளிங்கௌக் கிடந்தவிப் பாவி யேன்'' (கு.ப.84)

> > ding to Burgar a liberar maiDiana "

என்று கூறுகின்றுர்.

### பாச நீக்கிம் : 1 . கு) பார் மார் மார் பார்க்க குற்று

பாசம். உயிர்கள் இறைவனே உணராதபடி தடை செய்கின்றன. எனவே உயிர்கள் இறைவனே உணர இப்பாசத்திலிருந்து விடுபடவேண்டும் இறைவனே உயர்களேக் கட்டியுள்ள பாசத்தை கீக்குவான் என்பகை.

் பரச மிரண்டனேயும் இரித்தான் '' (இ. ப 24) என்று சிவஞானசுவாடிகள் கூறுகின்ருர். உயிர்களிடம் வினேப்பயனேச் சேர்ப்பிப்பவன் இறைவன் என்பது சைவசித்தார்தக் கோட்பாடு. சேர்ப்பிப்பவன்தானே நீக்குதலும் செய்ய வேண்டும்? எனவே சிவஞானசுவாமிகள்,

'' கருணேயா லிளசை மேவுங் கடவுளே யடிய னேனுக் கிருவிணே தொடக்கை நீக்கி யிடையரு துதவல் வேண்டும் '' (இ. ப. 58)

என்று இறைவனிடம் வேண்டுகின்ருர்.

உயிர்களுக்கு இறைவன் எப்பொழுது பாசரீக்கம் செய்வான் என் பதற்கு விடையாக,

"வாய்த்தவிணே யொத்துழி மலப்பிணி யவிழ்த்து" (இ.ப 61) என்று சிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின்ருர். 'வாய்த்தவின் ஒத்துழி 'என்றது இருவினேயொப்பிவேக் குறிக்கும், இருவினயொப்பாவது உயிர்கள் தாம் செய்த நல்வின், தீவிணயால் உண்டாகின்ற இன்பதுன்பத்தைச் சமமாகப் பாவித்தலாகும். இருவினேயொப்பு ஏற்பட்ட உயிர்களிடம் திருவருள் பதியும். இதன்,

் இருவிணேச் செயல்க கொரப்பின் ஈசன்தன் சத்தி தோய்'''28 என்று அருணந்தி சிவாசாரியார் கூறுகின்றுர்.

மற்றுமோரிடத்தில் சிவஞானசுவாமிகள்,

'' ப**ருவ**ங்கள் **கண்**டு குருமேனி கொண்டு உற்கதியும்க்கு மாதி பகவன்'' (கு. ப. 27)

என்று கூறுகின்ருர். பருவம் என்றது உயிர்களின் பக்குவகிஃயைக் குறிக்கும். பக்குவகிஃ என்பதை, சைவசித்தாந்தம் 'இருவிஃபையப்பு' 'மலபரிபாகம்', 'சத்திகிபாதம்' போன்ற சொற்ருடிர்களால் விளக்கும். (இருவிஃப் பொப்பின் விளக்கம் மேலே கூறப்பட்டது.) இந்த இருவிஃபடியப்படுத்தவர்கள் பந்தம் இறைவனுல் மாற்றப்படும். மைரிபாகம் என்பது உயிர்களிடத்திலுள்ள ஆணவமலத்தின் வலிமை குன்றிப்போத லாகும். சத்திகிபாதம் என்பது உயிர்களிடத்து திருவருள் பதிதலாகும் (சத்தி – திருவருள், கிபாதம் என்பது உயிர்களிடத்து திருவருள் பதிதலாகும் (சத்தி – திருவருள், கிபாதம் – வீழ்ச்சி). குரியஒளி மொட்டுக்களே மலர் விக்கும் என்ருலும், எல்லா மொட்டுக்களும் ஒரே சமயத்தில் மலர்வதில்ஃபைக்குவமுடைய மொட்டுக்கள் மட்டுமே மலர்கின்றன். அதுபோலப் பக்குவமுடைய மொட்டுக்கள் மட்டுமே திருவருளேப் பெறுகின்றன.

### சாதனமும் பயனும் ;

பக்குவஙிஃயையடைய உயிர்கள் பாது செய்ய வேண்டும்? சாதன நெறியில் ரிற்க வேண்டும்? சாதன ெறியாவது யர்து? இதோட சிவஞான சுவாமிகளே கூறுகின்ருர். "கெழுவு நன்னெறி யுமக்கியான் உணர்த்துவன் கேண்மின் தொழுமி னெம்பிரா னடியிணே ஏத்துமின் சூழ்மின் எழுமின் றென்குளத் தூரிணேச் சேருமி னினிதே" (கு. ப. 40)

என்கின்ருர். இறைவினத் தொழுது வழிபாடு செய்யச் சொல்கின்ருர்.

### வநிபாடு;

உயிர்கள் இறைவனே எவ்வாறு வழிபடவேண்டும் ? மனம், வாக்கு, காயம் என்ற முத்திறத்தாலும் வழிபடவேண்டும்.

''சேவார் பெருமான் நிருக்குளத்தூர் சேரப் பெற்றேன் நிருப்புகழை நாவால் வாழ்த்தக் கைகுவிக்க மனத்தால் நிணேக்க நறுந்தேளுல் பூவால் நீரால் அனுதினமும் போற்றப் பெற்றேன்'' (கு. ப. 14)

என்று சுவாமிகள் கூறுகின்ருர். 'நாவால் வாழ்த்த' என்று வாக்கு வழி பாட்டையும், 'கை குவிக்க'. 'பூவால் நீரால் போற்ற' என்று காயத்தால் செய்யும் மெய் வழிபாட்டையும் 'மனத்தால் நினேக்க என்று மனவழி பாட்டையும் குறித்தார், மற்ருரு பாடலில்,

> • நெஞ்சுமுரை யுஞ்செயலு நேர்ந்தபொறி தாஞேர் அஞ்சுமுன் சேவடியி லாக்கி'' (இ ப. 69)

என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்,

அருணந்தி சிவாசாரியர்,

"மானுடப் பிறவி தானும் வகுத்தது மன்ம்வாக் காயம் ஆனிடத் தைந்து மாடும் அரன்பணிக் காக வன்ரு ''24

என்று அருணந்த சிவாசாரியார் கூறுகின்ருர், சிவஞான சுவாயிகளும் மனம். மொழி, மெய்களின் பயனே இறைவழியாடு என்பதனே,

> ' துதிப்பதற்கு வாயமைத்தாய் சூழ்வதற்குத் தாளமைத்தாய் மதிப்பதற்கு மனமமைத்தாய் வணங்குவதற்குத் தலேயமைத்தாய் கதிப்பதற்கு நூலமைத்தாய் கடிக்குளத்தூ ரமர்ந்தறிவின் உதித்தவுனக் கடியேங்கள் உதவுவதென் கைம்மாறே'' (கு. பு. 72)

என்ற பாடுகின்ருர். இருநாவுக்கரசுப் பெருமான் பாடிய 'திரு அங்க மாலே'<sup>25</sup> இங்கு நின்வுகூரத்தக்கது.

### முற்செய் தவத்தால் வழிபாடு :

உபீர்கள் இறைவனிடம் இத்தகைய வழிபாடு செய்வதற்கு முற் பிறவியில் தவம் செய்திருக்கவேண்டும்.

> '' என்ன புண்ணியஞ் செய்தணே நெஞ்சமே யிருங்கடல் வையத்து முன்னே நீபுரி நல்விணப் பயனிடை முழுமணித் தரளங்கள் மன்னுகாவிரி சூழ்திருவலஞ்சுழி வாணணே வாயாரப் பண்ணியாதரித் தேத்தியும் பாடியும் வழிபடு மதனுலே ''26

என்று திருஞானசம்பந்தர் கூறுகின்ருர்.

சிவளூன சுவாமிகளும் குளத்தூர் இறைவனே.

" எண்ணி யெண்ணி யீராப்பக லேத்தநான் யண்ணு **மெ**ய்த்தவ மென்கொலிப் பாரிலே" (**த. ப. 3**) என்று வினவுகின்ருர். மற்ருேர் இடத்தில்,

" மருவுங்கு ளந்தை நகரம் வணங்க எதுபோலு முன்செய் தவமே '' (கு. ப. 27) என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

### அடியார் வழிபாடு;

இறைவழிபாட்டைப் போலவே குருவழிபாடும் அடியார் வழிபாடும் போற்றுதற்குரியது அடியவர்களின் திருவேடம் சிவவேடத்தை எதிரோ விப்பது. எனவே அடியவர் வேடத்தில் சிவசொருபத்தைக் கண்டு வழி படுவதையே அடியார் வழிபாடாகக் கூறுவர்.

'' அங்கவர்தந் திருவேடம் ஆலயங்க ளெல்லாம் அரணெனவே தொழுதிறைஞ்சி ஆடிப்பாடி '' <sup>27</sup> என்று அருணந்**தி** சிவாசாரியார் கூறுகின்ருர்.

> '' அழுதழு தவறி யேங்கி யகங்குழைத் துருகி நெக்குத் தொழுதெழு மடியா ருள்ளத் தொறுந்தொறுங் கோயில் கொண்டாள் '' (இ. ய. 57)

என்று சிவஞானசுவாமிகள் கூறுவது அடியார் வழிபாட்டின் உட்பொருளே உணர்த்தும். அடியவருள்ளத்தில் ஆண்டவன் கோயில்கொண்டு அமர்க் இருப்பதால் அடியவர்களேயும் ஆண்டவகைப் பாவித்து வழிபடுதல் மர பாகும்.

சிவஞானபோதம் பன்னிரண்டாம் சூத்திரம் அடியார் கூட்டுறவின் அவசியத்தை உணர்த்தும், சிவஞானசுவாமிகளும் தம்மை இறைவன் அடியார் கூட்டத்திலிருக்கும்படி அருள்செய்தமையை,

> " அன்பர் குழாமொடு மிணங்கிமகிழ் கூரவருள் செய்தாய் '' (風. 山. 62)

madesture crosses an fig. 1 may no gr

என்றும்,

'' இறையவனே குளத்தூரில் றயவனே குள்ததூர்ல இருத்தருளும் பெம்மானே முறைபிறழா வானந்த முத்திநெறி தந்தருளி நி**றை**வுடைய மெய்<mark>ய</mark>டியார் இது இப்பும் நீடுபெருந் திருக்கூட்டித் அரசு நிறு முன்ன துறையுளெணச் சேர்த்தாயை என்சொல்லித் துதிப்பேனே'' ৈ(கு. ப. 71) 🦠

என்று போற்றுகின்ருர்.

🥳 இவஞான்சுவாமிகள் தாம்அடியவர்கட்குத் தொண்டுசெய்து இன்பம் பெற்றதை, a er or of the sale of the sal

> '' ...... அகங்குழைய ஏத்திப்பரசு மடியவர்க்கு முறையே தொண்டு செய்திருக்கும் <mark>முடியாப் பேற் த</mark>ணப்பெற்றுக் குறையா வின்பப் பெருங்கடலில் குளித்தே னென்றுங் களித்தேனே'' (கு. ப. 20)

என்று கூறி மகிழ்கின்ருர்.

Or with the first of the second of the second இந்த அவஞானசுவாமிகள் மெய்யடியார்களேப் பின்வருமாறு போற்று படுவதையே அடிரும் வற்பாடாக கூறுவர் கின் ருர்.

> "வாய்மை யொழுக்கந் தவஞ்சீலம் வணக்கம் பொறுமை யறிவடக்கம் தூய்மை தவரு மெய்யடியார்'' (கு. ப. 16)

என்று சிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின்ருர். இதுவே மெய்யடியார் களின் இலக்கணமாகும். இத்தகைய மெய்யடியார்களின் தொண்டில் மகிழ்ந்து இறைவன் இரங்கி வந்து அருள்புரிவான். ஏனேயோர்க்கு அவன் சேய்மையானவளுப் விளங்குவான். (கு.ப.16) என்று சிவஞானசுவாமிகள் கூறுகின் ருர். or the grand and the first of the second of the first to the

### வழிபாட்டின் பயன்:

a er i gent. enq encounter i Die et chet gover திருஞான சம்பந்தர் தம் ஒவ்வொரு புதிகத்தின் இறுதிப்பாடலில் அப்பதிகத்தைப் படிப்பதாலோ அல்லது அப்பதிகம் பாடப்பட்ட கலத்து இறைவனே வழிபடுதலாலோ இன்னின்ன பலன்கள் உண்டாகும் என்று கூறுகின்ருர். சிவஞான சுவாமிகள் தம்முடைய பாடல்களில் ஆங்காங்கே வழிபாட்டினல் உண்டாகும் பயன்களே எடுத்துக் கூறுகின்ருர், குளத்தூர் பதிற்றுப்பத்தந்தாதியின் முதற் பாடலிலேயே, குளத்தூர் இறைவின்த் தொழுபவர்கட்குச் சீரும், கல்வியும், செல்வமும், ஞானமும் உண்டாகும் என்கின்ருர். இறைவின வழிபடுதலால் பிறவியறும் என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர். (கு. ப. 14). மேலும் இறைவழிபாட்டால் துன்பம், நோய், செருக்கு, பொருமைபோன்ற தியகுணங்களும் உயிர்களிடமிருந்து நீங்கப்பெறும் என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர். (கு. ப. 31, இ. ப 81). வழிபடுதலினுல் உண்டாகும் பலன்களே நன்குணர்ந்த சுவாமிகள் இறைவனே வழிபடுதலன்றி வேறு பேறு வேண்டிவில்லே, (இ. ப. 27, 52).

### பிற தோத்திர சாத்திர நூல்களுடன் ஒப்புமை : 🤍

சிவஞான சுவாமிகள் முன்னேருடைய கருத்துக்களே மட்டுமல் லாமல் மொழியையும் பொன்னேபோல் போற்றியுள்ளார். இவ்விரு அந்தூதி நூல்கட்கும், பிற தோத்திர சாத்திர நூல்கட்குமிடையே ஒப்புமைப் பகுதி கள் பல காணப்படுகின்றன. ஒரு சில எடுத்துக்காட்டுகள் மட்டும் அடியில் தரப்படுகின்றன.

இறைவன் உயிர்க்கு உயிராய் விளங்குதல். 28 திருஞானசம்பந்தர், ் உயிர்க்குயிரா யங்கங்கே ரின்றுன் ்' என்று கூறுவதுபோலச் சிவஞான சுவாமிகளும்.

் உயிர்க்குயிரா யங்கங்கே நிறைவான் '' (இ ப. 12) என்று கூறுகின்ருர்.

் சிவாகமருறிக்கண் ரின்று தியானிப்பவர்கட்குக் தியானித்த உருவிற்ற சென்றருளும் முதல்வன் என்று திருஞானசம்பந்தர் இறைவனே,

" நீதி நின்று நிணவார் வேடமாம் ஆகி''<sup>29</sup>

என்று கூறுகின்ருர் சிவஞான சுவாமிகளும் சிவாகம் நெறிக்கண் நின்று தம்மை உணர்ந்து தொழுவார்களின் உள்ளம்கிட்டு நீங்காதவன் இறைவன் என்பதை,

" நீதியால் உணர்வாராக நீங்கலான் '' (இ. ப. 7) என்று கூறுகின்ருர்.

இருள்ள சம்பந்தர் மார்வல வரைவில் முறுத்தி தேருள்ள சம்பந்தர் மார்வல் மார்வல் மாரிவில் மிருத்தி

" நாதன் நாமம் நமச்சிவாயவே''<sup>30</sup> கூறுவதுபோலச் சிவஞான சுவாமிகள்.

(டீட்**் நாற்றிய் பிரான்யெயர் ந**மச்சி வாயவே'' ்குது. ப. 90) என்று கூறுகின்ருர்து க்கிறுக்கு மூக்கு கூறுகின்றுக்கு கூறுகில் இருக்க உயிர்களின் பக்குவநிலே அறிந்த இறைவன் அருள்புரிதலே.

"பருவத்தில் வந்து பயனுற்ற பண்ப*"* <sup>த</sup>ா TOTAL THE STATE OF என்று திருஞானசம்பந்தர் கூறுவதுபோல.

"பருவங்கள் கண்டு குருமேனி கொண்டு கதியுய்க்கு மாதி பகவுன் " (கு. ப. 27) amenda de se gresio pir (y. 11, 14). Gresio Con non Genio Caroline, Orm remadrini po Gargoriania

என்று கூறுகின்ருர்.

· தெக்கு நெக்கு நினேபவர் நெஞ்சுளே புக்கு நிற்கும் பொன்னூர்சடைப் புண்ணியன் ''32 என்று திருநாவுக்கரசர் கூறுவதுபோல,

> " அழுதமு தலறி யேங்கி யகங்குழைந் துருகி நெக்குத் முலும் நடுக்கும் முற தொழுதெழு மடியா ருள்ளந் தொறுந்தொறுங் கோயில் கொண்டான் '' (இ.ப.57)

என்ற சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்,

தன்னே இறைவன் வந்து ஆட்காண்ட கருணேக்கிறக்கை வியந்து மாணிக்கவாசகர்,

் நாய்மேல் தவிசிட்டு ''<sup>33</sup> என்ற உவமைமூலம் விளக்குவதுபோல்,

> '' நாய்மேற் ற சீசிட் டாங்கெணேயும் நயந்து வந்தாட் கொண்டானே '' (கு. ப. 16)

என்று சிவஞான சுவாமிகளும் கூறுகின்ருர், (தவிசு – யாணே முதலியவற் றின்மேல் இடும் மெத்தை. அதனே நாயின்மேல் இடுதல் என்பது தகுதிக்கு மேற்பட்ட சிறப்பின்ச் செய்திலக் குறிக்கும். நாய் போன்ற என்னேயும் இறைவன் ஆட்கொண்டானே எனவும் பொஞ்ள் கொள்ளலாம்).

" தந்ததுன் றள்ணக் கொண்ட தென் றன்**ன**" <sup>34</sup> என்று மாணிக்கவாசகர் கூறுவதற்கொப்பாக,

·· என்னே யெடுத்து விழுங்கி யெளக்கே தன்னே யளித்தரு டத்துவ நாதள் '' (இ. ப, 42)

என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

"ஊகுய் உயிராய் உணர்வாய்என் னுட்கலந்**து** 35 தேனுய் அமுதமுமாய்த் தீங்கரும்பீன் கட்டியுமாய் '' என்று மாணிக்கவாசகர் இறைவனேப் போற்றுவதுபோல.

''ஊனே யுயிரே யுணர்வேயெள்(று) ஓக்கக் கலந்து சிவானந்தத் தேன் '' (கு. ப. 13)

என்று சிவஞான சுவாமிகள் இறைவனப் போற்றுக்ன்ருர்.

''சிந்தனே நின் றனக்காக்கி நாயி னேன்றன் கண்ணிணே நின் திருப்பாதப் போதுக் காக்கி வந்தனேயு மம்மலர்க்கே யாக்கி வாக்குன் மணிவார்த்தைக் காக்கி''36

என்று மாணிக்கவாசகர் கூறுவதற்கொப்பாக,

"கையுஞ் சிரமும் விழியுங் கழலும் மெய்யும் முனதா கவிதித் தருள்வாய்'' (கு. ப. 69)

என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

'' அயரா அன்பின் அரன்கழல் செலுமே''<sup>37</sup> என்று மெய்கண்டார் கூறுவதுபோல,

" அயரா வள்பி னுன்னடி நிழற்கீழ்த் துஞ்சும்" (இ. ப. 60) என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

മത്താഖീത.

'' அறுவகைச் சமயத் தோர்க்கும் அவ்வவர் பொகுளாய் ''ss விளங்குவதாக அருணந்தி சிவாசாரியார் கூறுவதுபோல,

AN ITAGARDA EL MANGEL TA MESTA ANT

West and were now Trans-

'' ஆறுவகைச் சமயத்தும் அவ்வர்கட் கவ்வவையா'' (கு ப. 73)

என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

எல்லாவகைப் பற்றுக்களேயும் விட்டவர்களிடம் இறைவ**ன் பி**ரி வின்றி விளங்குதஃல.

" அற்றவாக்கு அற்றவண் ''<sup>39</sup> என்று அருணந்தி சிவாசாரியார் கூறுவது போலை,

" அற்ருர்க் கற்ற பரம்பொருள்" (கு. ப. 15) என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்.

உமாபத்சிவம் இறைவனே,

"அலகிலுயிர்க் குணர்வாகி அசல மாகி அகண்டிதமாய் ஆநந்த உருவாய்" 40 என்று கூறுவதுபோல,

'' அறிவுருவா யகண்டிதமா யானந்த மயமாகி'' (இ. பி. 20) என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்றுரி. இறைவனுடைய மூவகைத் திருமேனிகளேப்பற்றி அருணந்தி சிவாசர்ரியார்:

'' உருமேனி தரித்துக் கொண்ட தென்றலும் உருவி றந்த அருமேனி யதுவுங் கண்டோம் அருவுரு வான போது திருமேனி உபயம் பெற்றேம் செப்பிய மூன்றும் நந்தங் கருமேனி கழிக்க வந்த கருணேயின் வடிவு காணே'''<sup>4</sup>1

ं का में ही ल जह मां व विभागत के का महत्वा है। में का

ான்று கூறுவதுபோல<mark>.</mark>

" அருமேனி கொண்டு முருமேனி கொண்டும் அருள்கூ ரிரண்டு மகுவுத் திருமேனி கொண்டு மலநோய் துரந்து சிறியேங்க ளுய்யு முறையால் கருமேனி நீத்த கருணேப் பெருக்கை அளவீட்டி யாவ சறிவார் செகுமேனி மிர்ந்த மதனற்க டந்த திருவார் குளுந்தை முதலே" (கு.பி. 22)

என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்ருர்,

செம்பைக் களிம்பு பற்றியதுபோல உயிரை அநாதியாய் ஆணவமலம் பற்றியுள்ளது என்பதை உமாபதிசிவம்.

" செம்பினுறு களிம்மேய்த்த நித்த மூல மலம்'' ெருந்த தன்று கூறுவதற்கொப்பாக,

"களிம்புதோய் செம்பௌக் கலந்த மாசு" (த். ப 84) என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்றுர்,

உயிர்கள் ஐம்புலன் வயப்பட்டுத் துன்புறும் இயல்பினே,

'' ஐம்புல **வேடரின் அயர்ந்த‰ வ**ளர்**ந்தென** '' 📞 என்று மெய்கண்டாரும்,

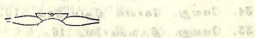
" துன்னியஐம் புலவேடர் சுழலிற் பட்டுத் து‱னவணயும் அறியாது துயகுறும் தொல்லுயிர் ''44 என்று அருணந்தி சிவாசாரியாரும் கூறுவதுபோல,

் பொறியா **கியவைம் புலவே டர்களாற்** பிறியா விடர்**மூழ் குடியே துறுவென்**'' (இ. ப. 35) என்று சிவஞான சுவாமிகள் கூறுகின்றுர். 25. Benermannent Committe, 1: 9: 1-12.

26. Ammenich af Coursell 2, 242: 1.

#### முடிவுரை:

இவ்விரு அந்தாதி நூல்களும் படிப்பவர்கட்கு எளிதில் பொருள் விளங்கும் விதத்தில் இனிய நடையில் அமைந்துள்ளன. சொல்லமுகும், ஆழமான பொருளழகும் நிரம்பப் பெற்றுள்ளன. பக்திச் சுவை மிக்கது. தோத்திர நூல்களாயினும் சாத்திரக்கருத்துக்கள் நிரம்பப் பெற்றுள்ளன. சிவஞானமுனிவர் பிற தோத்திர, சாத்திர நூலாசிரியர்களின் கருத்துக்களே மட்டுமல்லாமல் மொழியையும் பொன்னே போல் போற்றியுள்ளார்.



One as the second second second second second

## <mark>அடிக்குறிப்புகள், " கூடிக்குறிப்புகள்</mark>, " கூடிக்குறிப்புகள் 88. Augura Agazara, unigana 188

11 July 28 Company of the company of the company

- 1. யாப்பருங்கலக்காரிகை, உறுப்பியல், சூத். 17
- 2. சிவப்பிரகாசம், 13.
- 3. திருவருட்பயன், 6.
- 4, சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம். 303.
- 5. திருநாவுக்கரசர் தேவாரம், 6; 308; 1.
- 6. சிவஞானசித்தியார் சுபக்கம், 58.
- 7. திருவுந்தியார், 1.
- 8. சிவஞானசித்தியார் சுபக்கம், 67.
- 9. மேலது, 311.
- 10. சிவஞானபோத உதாரண வெண்பா, 64.
- 11. கடோபநிடதம், 11 80, மாரிய நடிகள் ச
- 12. சிவஞானசித்தியார் சுபக்கம், 54.
- 13. சிவப்பிரகாசம். 17.
- திருவாசகம். திருப்பள்ளியெழுச்சி, 8. 14.
- சிவஞானபோத உதாரண வெண்பா, 8. 15.
- சுப்பிரமணிய தேசிகர் உரை, 'சிவஞானபோதம்', சிந்தாந்த சாத்திரம் 16 ப ரினைகு மூலமும் - உரையும், சமாசம், 33,

COCK MAN CHARACTER - M

- 17. இருபா இருபஃது, 20.
- திருஞானசம்பந்தர் தேவாரம், 1: 11: 2.
- திருநாவுக்கரசு தேவாரம், 4: 9: 10.
- 20. திருவுந்தியார், 6.
- 21. திருஞானசம்பந்தர் தேவாரம், 3: 312: 4.
- 22 சிவஞானபோத உதாரண வெண்பா. 12.
- 23. சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம், 230,
- 24. மேலது. 182

I FITTE (OLD FORE)

I. Dogwiege Linkey. C.

Aspenden fin Surer and ali. 58.

of mange and product of will aid there

A wingravening

181 in bearing

OI

- 25. திருநாவுக்கரசர் தேவாரம், 4: 9: 1-12,
- 26. திருநானசம்பந்தர் தேவாரம், 2, 242: 1.
- 27. சிவஞானசித்தியார் சுபக்கம், 322.
- 28. திருஞானசம்பந்தர் தேவாரம் 1: 132; 4.
- மேலது. 1: 28: 10. இரு நாகி பிருக்கும் குறு முறையுக்கு காவது கூ. 29.
- 30. மேலது, 3: 307: 1. காகம் இர்நு வரும் மாகம் நடந்தி
- 31. Cun 51. 2: 224: 2.
- Barrenging of the Country, or indian திருநாவுக்கரசர் தேவாரம், 5: 204: 9. 32.
- 33. திருவாசகம், திருக்கோத்தும்பி, 20
- மேலது, கோயில் திருப்பதிகம், 10. 34.
- மேலது, திருவம்மான, 16, 35.
- மேஸ்து, திதச்சதகம், 26. 36.
- சுவஞானபோதம், சூத் 11.
- 38. சிவஞான சித்தியார், பாயிரம்.
- 39. இருபா இருப:்து, 20.
- சிவப்பிரகாசம், 13 40.
- சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம், 75. ஃட் கூக இடுக்க கூ 41.
- 42, சிவப்பிரகாசம், 37.
- 43. சுவஞானபோதம், சூத், 8
- சிவஞான சித்தியார் சுபக்கம் 253,

# சுருக்கக் குறியீட்டு விளக்கம்

District & Study & Strangetons

Crement, Still. இ. ப. — இள**சை**ப் பதிற்றுப்பத்தத்தா*தி.* படியோதாகம்

கு. ப. — குளத்தூர் பதிற்றுப்பத்தந்தாதி, கூறியாகத்

சூத். – சூத்திரம்.

\_\_ பக்கம்.

வெறும் எண்கள் செய்யுள் எண்களேக் குறிக்கும் தேவாரங்களின் முதல் எண் திருமுறை எண்ணேயும் இரண்டாவது எண் பதிக எண்ணேயும் மூன்ருவது என் பாடல் எண்ணேயும் குறிக்கும். er egger of sometime. I mornie, seer see.



residente de la constata constata de la constata del constata de la constata de la constata del constata de la constata del constata de la constata de la constata de la constata del constata de la constata del constata del constata del constata del constata de la constata del constata del

in the fluid and a state of the state of the

# அகிலாண்டேசுவரி பதிகம்

என்பது தச கரியம் என்றே கொள்ளுகிறேன். Dover Wilson என்பார் கூறிய சொற்களேக் கெஷாபபெர்ஷைக்காறிக்கூட்டாள், இய்புரிகம் ஒர்

**தி. ந. இராமச்சந்** திரன், பி. ஏ., பி. எல்., ் **வழக்கறிஞர்**, 4-டி, செல்வம்நகர், தஞ்சாவூர். )

-0619X6130-

Messal of similar and a second up and and a mine 36 sale

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் குருமகா சந்நிதானத்தின் திருவடிக் கமலங்களே வணங்குகிறேன், தஃமை ஏற்கும் குரியஞர்கோயில் சிவாக்கிரயோகிகள் ஆதீனம் குருமகா சந்நிதானம் அவர்களே வணங்குகிறேன். கூடியுள்ள பெரியோர்களுக்கும் தாய்மார் களுக்கும் என்னுடைய வணக்கங்களே உரித்தாக்கிக் கொள்ளுகிறேன்.

" சில சொற்கள் வஜ்ர சரீரம் படைத்தவை. வியாக்கியானங்கள் அவற்றை ஊடுருவா. இங்ஙனம் கூறிஞர் பொற்காசுப் புலவர். நம்மைப் போலவே சொற்களுக்கும் ஸ்தூல, குக்கும், காரண சரீரங்கள் உள்ளன, ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளின் அருட்சொற்களில் ஆழங்கால் பட்டார்க்கு இவ்வுண்மை எளிதில் விளங்கும். குறிப்பாகச் செப்பறைப்பதி அகிலாண்டேசுவரி பதிகம்பற்றி ஒரு சிறிது ஈண்டுக்காண்போம்.

நால்வகைக் கவித்துவமும் கைவரப் பெற்றவர் மாபாடியக்காரர். கூர்த்த மெய்ஞ்ஞானமும், நோக்கரிய நோக்கும், நுணுக்கரிய நுண்ணு ணர்வும் பெற்றவர் அவர். மேலும் அவர் தென் சொல் கடந்து வட சோற்கும் எல்ஃ தேர்ந்து கண்டவர். ஆகமச்செல்வராய் அவதரித்தவர். திருமுறையில் தோய்ந்த திருவாளர். தருக்க சாத்திர விற்பன்னர்.

செப்பறைப் பத என்பது, திருமெல்வேலியிலிருந்து சற்றேறக்குறைய ஐந்து கல் தொலேவில் அமைந்துள்ள இராசவில்லிபுரத்துக்கு அண்மையில் உள்ள சித்திரா நதிக்கரையில் சீர்பெற்று இலங்கும் பதியாகும். இங்குள்ள சுவாமி அக்கினீசுவரர், அம்பிதை அகிலாண்டேசுவரி. இராசவில்லிபுரம், இராசவல்லிபுரம் எனவும், ராசை எனவும் மருவி வழங்கப் படுகிறது. சங்கரமாயனர் கோயிலும் ஸ்ரீ ராசபுரம் என்றும், ராசை என்றும் குறிக்கப்படுவதால், இராசவில்லிபுரத்தைக் குறிக்கவந்த பெயராக வரராசை என்ற பெயர் தோற்றுகிறது போலும், என்று தமிழ்த்தாத்தா கூறுகிருர். இங்கு எழுந்தருளியுள்ள அம்பிகை மீது ஒர் பதிகம் பரடி அருளினர் மாதவச் சிவஞான யோகிகள்.

"ஓர் பதிகம்" என்றேன். அதுவே உண்மை. ஓரத்தக்க பதிகமி*து.* ஒப்பற்ற பதிகமுமிது.

எளியேனின் கருத்துப்படி ஸ்ரீமத் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள், ''மானுடச் சட்டை தாங்கி வந்த சைவ சித்தாந்தம்'' ஆவர். சுவாமிகள் ஓர் பதிகம் பாடிஞர். ''ஏன் பத்துப் பாடல்களே அருளிஞர்?'' என்ற கேள்விக்குத் தமிழ் வேதத்தில் காணக்கூடிய விடை பின்வருமாறு:

"பத்துக்கொலாம் அவர் அடியார் செய்கைதானே "இங்குப் பத்து என்பது தச காரியம் என்றே கொள்ளுகிறேன். Dover Wilson என்பார் கூறிய சொற்களேக் கொண்டு விளக்க முற்பட்டால். இப்பதிகம் ஓர் Progressive revelation என்பதாகும். செப்பறைப்பதி அகிலாண்டேசுவரி பதிகம் என்று அம் தசகாரியம் என்று அம் பெர்ருள் ஒன்றே. இதை இயன்றவரை விளக்குதலே என் பணியாகும்.

பிருதினி தத்துவம் முதல் நாத தத்துவம் முடிவாக உள்ள 36 தத்து வங்களும் ஆன்மாவாகிய தன்@ேடு கூடிய விடத்துப் பொருந்திய தொழிற் பாடுகளே எல்லாம் அவ்வத் தத்துவங்களிடத்தும் வேறு வேருக, இஃது இதனேச் செய்கின்றது எனத் தன்னின் வேருய் வைத்து ஆன்ம சிற்சத்தி உணர்தல் தத்துவ ரூபமாம்.

பிறவாநெறி பெறவே பிறவி அருளப்பட்டிருக்கிறது. ஆணல்,

ு பண்டை வினேயாலும் வருபழ வினேயால் உறு பாழ்த்த கன்மத்தினுலும் பாழான மாயைப் புணர்ச்சியாலுந் தொலேவில் பலபல தநுக்கள் தூக்கிக் கொண்டு சுழல். ''

பாவிகளாக நாம் வாழ்கிரும். ஆணவ மலம் என்ற ஒன்றை நீக்க இறைவன் ஆன்மாவுடன் இருமலங்களேக் கூட்டினுன். தைத்த ஒருமுள்ளே அகற்ற இரு முட்களே உதவுகின்ற அருட்செயல் இது. ஆண்ல் இவ்விரு முட்களேயும் முறையாகப் பயன் கொள்ளாமல் அவை மிற்றையும் உள்ளே குத்திப் பதித்து ஓடித்துப் போடும் காரியத்தை நாம் செய்து விடுகிரும். வாழ்க்கை எனும் நதியைக் கடக்க தநு எனும் ஓடம் தந்தால், அவ்வோடத்தை நீரோட்டத்தின் போக்கிலேயே செலுத்தி முடிவில் பவசாகரத்தில் அமிழ்ந்து போகிரும். தத்துவங்களேக் கூடி. சார்ந்ததன் வண்ணமாகிப் பலப்பல பிறவிகள் எடுக்கிரேம். இங்ஙனம் தத்துவ ரூப மறியாது செயல்படுவதைத்தான் முதற்பாடலில் குறிக்கின்ருர் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள்.

'' பண்டை விணேயால<mark>ும் வருபழவினேயினுல் உறு</mark> பாழ்த்த கன்மத்தினுலும் பாழான மாயைப் புணர்ச்சியாலும் தொலேவில் பலபல தநுக்கள் தூக்கிக் கொண்டுசுழல் பாவியேன் ''

ungend floriger dunglich

என்கிருர் சுவாமிகள்.

சுவாமிகள் தம்பைப் "பாவியேன் " என்கிருரே! என்? அங்ஙனம் கூறுதலே பெரியோர் மரபு. "ஏ, பாவிகளே!" என்று நம்மை விளித்துப் பேசும் பழக்கம் பண்பாளர்கள் கொண்டதில்லே. உலகியலில் உழல்வோர்க் காகவே குரல் கொடுப்பார்கள் ஞர்னிகள், "அருகு இருப்பான் அமைதி கூடட்டும் என்பதற்காக எத்துணேமுறை, நான் ஒருகாலும் செய்தறியாப் பாவங்களேப் பயின்றவகைவே என்னேக் கூறிக் கொண்டிருக்கிறேன் தெரியுமர?" என்று கேட்கிருர் லெபன தேசத்துத் தீர்க்கதரிகியான கலீல் ஜிப்ரான், பிறிதின் நோய் தன் நோய்போல் போற்றும் பெற்றிமை இது:

### தத்துவ தரிசனம் :

வலி அமைந்த அத்தத்துவங்கள் எல்லாம் பிரேரிப்பானே இன்றித் தொழிற்படுதல் இன்மையால். அவை சடப்பொருளே என்று ஆன்ம சிற் சத்தி உணர்தல் தக்துவ தரிசனம்.

distribute of the se, with the Lame

இயக்குவான் இன்றி இயக்கம் இல்லே. காற்ருடி ஒன்றைப் பெட்டி யில் பூட்டி வைத்தால் அது சுழலாது, கருணேயானது கெஞ்சத்தை செகிழ வைக்காத வரையில், அது கல்லாகவே இருக்கும். குலாலன் சக்கரத்தைச் சுழற்ருத வரையில் அது தாகுகவே சுழலாது,

வற்றி உலர்ந்த எலும்பில் இரத்தம் இருக்காது. ஆணைல் அதை ஒரு நாய் அயின்று தன் ஈறு புண்ணகும்படி செய்துகொண்டு, பின்னர் அதி லிருந்து குருதி சொட்ட, அதனே உருசியோடு உண்ணும். இங்ஙனம் ஒரு ஞமலி தன்னேப் புண்ணக்கிக் கொள்ளாதவரையில் இரத்தம் என்பது தோன்ருது.

தத்துவங்களும் பிரேரிப்பாண இன்றித் தொழிற்படா. ஏன் ? அவை சடமாதலால். இவ்வுண்மையை நாம் ஏன் பண்டே அறியவில்லே? ஏனென் ருல் நம்மை அங்ஙனம் இருட் செறிவு. நெடுஞ் சேய்மையான காலந் தொட்டே சூழ்ந்து இருத்தலால். இதைத்தான் சுவாமிகள்,

> " கல்லொத்த நெஞ்சராய் வாழ்வர் சிலர் புவியில் கறங்கு சகடு என்ன ஓடிக் காலோய்வார் சிலர் ... ...

... ... பசையிலாத வெற்று என்பிணக் கடித்து அலகு புண்ணய்க் குருதி விழும் அதைப்பருகு நாய் போல்

சொல்லற்ற உலகில் உறு துன்பு எலாம் சுகமாய்த் துடிப்பர் சிலர்'' என்று இரண்டாம் பாடலில்,

அருளுகின்ருர். இவையிற்றுக்குக் காரணம் இருட்டொகை என்றும், இவ் விருட் செறிவை ராசை மேவிய செல்வ அகிலாண்டம் என்றும் அரசு நீக்கி அருளினள் என்றும் சுவாமிகள் அருளுகின்ருர். இவையெல்லாம் தத்துவ தரிசனம் பற்றிய குறிப்புக்கள். அடுத்து உள்ளது.

# Signar #is : 1 to a siene i men Die nur dinamine misdiner

இத்தத்துவங்கள் ஒரு பொருள் போலத் தோன்றி ரின்று இடையே தன்னின் நீங்கித் தம் முதற்காரணமாகிய மாயையிலே அடையவே ஒடுங்கும் உண்மையைத் தன்வியாகபத்தைத் தஃலப்பட்ட சிற்சத்தி உணர்தல் தத்துவ சுத்தியாம்.

தான்பெற்ற தோலோடு பாம்பானது சிறிது காலம் உலவும். பிறகு அத்தோலே உரித்துவிட்டு அவ்வரவு அகன்று போய்விடும். அரவின் சரீரத் தோடு ஒரு பொருள் போலத் தோன்றி கின்று இடையே இத்தோல் பாம்பின் கீங்கி அகன்று போய்விடும். இதுபோலத்தான் நாம் கொண்ட தூல தேகங்களும். மேலும், நரகத் துன்பங்களே அனுபவிப்பதற்காக நம் முடைய சூக்கும் சரீரத்தின் மேல் பொருத்தப்படும் யாதனு சரீரம், குறிக்கப் பெற்ற நரகானுபவும் முடிந்த அளவில் அகன்று போம். முத்திக் காலத்தில் சூக்கும் சரீரமும் அகன்றுபோம். இவையெல்லாம் மாயையில் தோன்றி நம்முடன் பொருந்திப் பின் நம்மை விட்டு அகன்று போய் மாயையில் ஒடுங்கும். இதையே சுவாமிகள்

் தூல்வுட லரவினது தோலென்ன நீங்கவே சூக்குமத் தோடுயிரிணேத் துன்பமுறு யாதனு வுடலத் திருத்**தியே** சுடருமெரி வாயிலிடுவார்.

என்று நடக்கும் பாடலில் அருளியுள்ளார்.

இவ்வாறே ஆன் மருபம். ஆன் மதரிசனம், ஆன் மசுத்தி, சிவருபம், சிவதரிசனம், சிவபோகம், சிவபோகம் ஆகியவை அகிலாண்டேசுவரி பதிகத்துள் நுட்பமாய் அருளப்பட்டுள்ளன. இப்பதிகத்தை முறையே ஒதுவார்க்கு இவ்வுண்மை தடக்கை கெல்லிக்கனியாம்.

apg with Ost Side



in the man a fo

NO OF BELLEVIEW AND A STORAGE TO

# திருவேகம்பர் ஆனந்தக் (ஓர் அறிமுகம்)

"கலேவாணன்" க. அப்புலிங்கம்

நாகா குறு நார் இல்லம், திருவா கேக்கா. assemble per good succession a united succession (21)

edisconer describbe have plant it in house us refer to france morasticaling

காஞ்சிமாகளின் ஆன்றகன்ற வீதிகளிலே அவன் சுற்றி வருகின் ருன். ஒருகையில் திருவோடு, தோளிலே பாம்புகள், இடையில் துவராடை; மற்நெரு கையில் உடுக்கை முழங்குகிறது. புன்னகைதவழும் முகத்தோடு வீடு வீடாகச் சென்று அவன் பிச்சை கேட்கிருன்.

உள்ளத்தை உருக்கும் அக்குரல் கேட்டுப் பிச்சை இடவந்த இளம் பெண்கள். நிறையழிந்து நிலப்படியிலேயே நிற்கிருர்கள். குலேந்த ஆடை யைச் சீர்படுத்திக் கொள்ளக்கூடத் தெரியாமல் பரவசப்பட்டு நிற்கிருர்கள். தம்மை கோக்கிப் புன்னகைபுரியும் அக்கட்டிளங் காளேயின் ஏளனம்கூட அவர்கள் தம் நெஞ்சில் தைக்கவில்லே. சித்திரப் பாவைகளேப்போல் அப் பெண்ணின் நல்லார் எல்லாரும் அவ்வழகிய மணவாளனேப் பார்த்தபடியே ரிற்கிருர்கள். ஒரு காதல் கணிப்பை, ஒரு இனிய புன்னகையை வீ**சிவிட்டு** அக்காளே அலட்சியமாக நடந்துகொண்டே இருக்கிருன். அவன் அக்கட் டழகியரிடம் கோரியது சோற்றுப் பிச்சையோ, அரிசிப் **பிச்சை**யோ அல்லவே! புருஷோத்தமனுன் அவன் சீவகோடிகளாகிய பெண்களின் ஆன்மகேயப் பிச்சையை அல்லவோ கோரி வந்துள்ளான்! அதை அவர்கள் அறிவார்களா?

அதோ ; அந்தச் சிற்றில்லத்துமுன் வாசற்படியிலே தன் கிறையழிந்து கிலேயழிந்து நிற்கும் அப்பெண்ணினல்லாளப் பாருங்கள்! அவள் தான் ்சித்தம்மை ''. தனது தோழி 'மானசி'யிடம் வாய்விட்டு மனம்விட்டுப் பேசுவதைக் கவனியுங்கள். ' என் அருமைத் தோழி! மானசி! அதோ என்மீது அலட்சியமானதொரு புன்னகயை வீசிவிட்டு ஒய்யாரமாக வீதி வழியே நடந்து செல்லுகிருரே அவரைக் கவனித்தாயா ? என்ன அழகு: என்ன ஒய்யாரம் ! அவரைப் பார்க்குந்தோறும், நினேக்குந்தோறும், அதைச் சிந்திக்குந்தோறும் மனத்தின் அடியில் மகிழ்ச்சி ஊற்றெடுத்துப் பொங்கு கிறது; பேரானந்தம் பீறிட்டெழுகிறது..... ஏன்... இது 🐉 என்னே மீறிய ரிகழ்ச்சி! (14) அவர் பார்வைக்குப் பிச்சை எடுப்பவர்போலத்

கோன் றுகிருர். மேனி எங்கும் வெண்ணீறு சண்ணித்துக் கிடக்கிறது. <mark>அளிழ்ந்த சடைக்கற்றைகள் கோளிலே புரண்ட</mark>லேய நடை பழகு<sup>த</sup>ருர். கொவ்வைச் செவ்வாயின் குமிண்டுரிப்பை நம்மீது வீசுகிருர். அவ்வாணழ கனின் திருப்பாதத்தைப் பாதக்குறடுகள் தூங்குகின்றன. (15) கையில் மண்டையோட்டையே பீட்சா பாத்திரமாக ஏந்தி இருக்கின்ருர். உண்ணும் உணவுக்கு நம் இல்லங்கள்தோறும் வந்து பிச்சை எடுக்கின்ருர். ஆனல் அவர் அகன்ற மார்பைப் பார்த்தாயா? அதில் கெரியும் கொங்கைச் சுவடு களேப் பார்த்தாயா... ? 'பொடி கொள் வான் தழலில் புள்ளிபோல் இரண்டு பொங்கொளி தங்கு மார்பினன் அல்லவா ? அம்மாயவன் ! உலகத்தில் முப்பத்திரண்டு அறங்களேயும் வளர்க்கவந்த சீமாட்டியின் மேனிச் சுவடு கள் அல்லவா அவைகள்... என்ன முரண்பாடு பார்த்தாயா? (13) நடை பழகும் அவ்வண்ணமேனியில் குறுவியர்வைத் துளிர்க்கிறது. கையில் தவ ழும் உடுக்கை பரநாத ஒலி எழுப்பு இறது. செவ்விகழ்கள் ஆன்ற மறையை முணுமுணுக்கிறது. இதைக் காணும் என் சிந்தை பரவசமாகிறதடி! (12) அப்பெருமான் கையில் பிடித்துள்ளது பாம்பு; அவர் வில்லின் நாணும் பாம்புதான்; தோளில் அபரணமாக அணிந்துள்ளதும் பாம்புதான். அது மட்டுமல்ல. அவர் ஆடும் அயர்வ நடனத்தைக் காணவந்து காத்துக் கிடப் பதும் பதஞ்சல் என்பதொரு பாம்புதான் ...! இதை எல்லாம் எண்ணும் போது அற்புதமாக — ஆனந்தமாக இல்ஃயா.. ? (11) அறிவோன். அறி அறிவு என்ற இம்மூன்றும் இல்லே என்னும் அறிவிலியின் பொருள். கண்கள் அவனேக் காண இயலவில்லே. அதேபோல அம்மூன்றையும் பிரித்துப் பார்ப்பார்க்கும் அவன் அறிவரியன். ஆணுலும் குணிப்பொருளாய் மெய்யுணர்வுக்கு விளங்குகின்ருன். இதை நிணேக்க நிணக்க நேஞ்சம் இனிக்கிறதே என் தோழி...! இப்படியாக ஞானப் பித்தேறித் தத்துவப் புலம்பலில் ஈடுபட்டுவிட்ட அப்பெண்ணினல்லாள் யார் ? யாராக இருக்கக் கூடும். சற்றே யோசித்துப் பார்ப்போமே ?

முன்பு

மாதவச் சிவஞானமுனிவர் சிலகாலம் காஞ்சிபுரத்தில் வாழ்ந்தார். ஒருநாள் பீச்சைப்பெருமான் திருக்கோலத்தில் இறைவன் எழுந்தருளி நகர் வலம் வரும் காட்சியைத் தான் தங்கியிருந்த திருமடத்திலிருந்து தரிசித்தார். சுவாமி தரிசனம் ஆனதும் மனம் குவிந்து, சிவசிந்தனேயில் முனிவர் பெருமான் சில மணித்துளிகள் ஆழ்ந்திருந்தார். அப்பொழுது அவர் உள்ளத்தில் உருவான எண்ணச் சித்திரமே இச்சிறு காவியமாய் – இசைப்பாடலாய் – ஆனந்தக்களிப்பாய் உருவெடுத்தது. பதினேந்து அடிகளேக் கொண்ட இப்பாடலில்தான் எவ்வளவு கற்பனே.....! தத்துவ விளக்கம்....! சிவஞானத்தெளிவு.....! சித்தாத்த நுட்பங்கள்....!

ஆனந்தக்களிப்பின் முதல் பத்து அடிகளும் தத்துவ நுட்பம் செறிந்த எண்ணலங்காரமாக அமைந்துள்ளன. தன்னேயே தலேவியாகப்— பாட இத் தலேவியின் கூற்ருக் அமைத்துக் கொண்ட முனிவர் பெருமானின் பேச்சில் மிளிரும் சித்தாந்த நுட்பம் மிக்க சில அடிகளே மட்டும் கோக்கு வோம்.

(1) ஒரு நெறிப்பட்ட உள்ளத்தோடு பாசமழியத் திருவருஃாப்பற்ற வல்லார்க்கு அவர் தம் அறிவில் நீக்கமற நிறைந்து உணர்த்தும் உண்மை ஞானத்தை ஒரு சொல்லால் இறைவன் குருவடிவாக வந்து உணர்த்துவான் என்பது முதலடியின் கருப்பொருள். அடுத்து (2) பழவினயான இரு வினேயின் விளேவாகிய விருப்பு, வெறுப்பு, சுகம், துக்கம் என்பவற்றின் இயல்பைக் கூறித் தன் சொருபம் மனத்தில் விளங்கக்காட்டி, தனது தருவடியாகிய ஞானம், கிரியை இரண்டையும் தலேக்கு அணியாக்கி மூல மந்திரத்தை ஆண்டவன் உபகேசிக்கும் பாங்கைப் பேசுகிருர் முனிவர் பெருமான். சிவம் மூன்று தொழிஃயும் செய்வது: முத்தொழில் புரியும் மூன்று மூர்த்திகளுக்கும் மேலானது; நான்கு பிரிவாக உலக மக்களேப் பிரிந்து வாழப்படைப்பது; வாழ்க்கை நெறியாக நான்கு ஆச்சிரமங்களே உண்டாக்குவது. முத்தி நெறிக்கு நான்கு படிகளே அமைப்பது. மேலும் முத்தியிலும் நான்கு மிலேகளேக் காட்டுவது. மனிதனே உய்யவிடாது மறைக் கும் மலம் ஐந்து; அவத்தை ஐந்து; இந்திரியம், தன்மாத்திரை முதலியனவும் ஐந்து; இறைவன் தொழில் ஐந்து. ஆகையால் குற்றங்கள் ஆறும் நீங்க முப்பத்தாறு தத்துவங்கள் முதலியவற்றை உணர்ந்து நீக்கின் சுழி முணயின் முடியில் நடனம் செய்யும் சிவம் கை வசப்படும். புவனங்கள் முதலிய ஏழையும் சுட்டி இவற்றைப் படைத்தது சிவம் என உணர்க. அட்ட மூர்த்தமாகப் பேசப்படினும், அதற்கும் அப்பாலன் இறைவன் என்பது கண்ட எண்வகையான பத்தி நெறியினருக்கு அவன் கிட்டுவான். தத்துவம், தாத்துவிகம் இரண்டுமாக 96-க்கும் வேரும். அவை அனேத்துக்கும் எட்டாதது சிவம். மேலும் திசைகள் பத்து. ஆண்டவன் திருப்பெயர் 10 × 10 × 10. ஆயிரம். அவன் திருக்கரங்கள் பத்து. மேலும் அவன் ஏகம் – பத்தன் (ஒன்றைப் பத்தாகச் செய்பவன்).

இப்படியாக 15 அடிகளேயுடைய ஆனந்தக் களிப்புப் பாட்டுடைத் தலேவியான 'சித்தம்மை' தன் தோழியான 'மானசீ'யிடம் பேசும் பேச்சாய் அமைசிறது. சுவாமிகளின் கற்பீனயில் உதித்திருக்கிறது.

வல்லவனுக்குப் புல்லும் ஆயுதம். மாமேதையான சிவஞான முனி வரின் கைவண்ணத்தால் "சின்னதொரு சிந்துப்பாடல்" காவியங்கள் பேசாத கதைகளேப் பேசுகிறது. சாத்திரங்கள் விவரிக்காத தத்துவங்களே விளக்குகிறது. பாடலுக்கு இது ஒரு சிறு அறிமுகம்தான்; பதச்சோறுதான். நூல் மிகச் சிறிது – 'உருவத்தால்' பொருள் விளக்கத்தோடு இச்சிறிய பெரு நூல்யும் பயின்று பயன் பெறுவோமாக! வாழ்க மாதவச் சிவஞான முனிவர் திருநாமம்!



My legituals to te

element et element de la compute.

மர்பர்மதேற்றைக் ச்பதேவாக சொகிர்கள் உடப்பட்டுக்க குடி (1)

# கச்சி ஆனந்த ருத்திரேசர் பதிகம் -- திருத்தொண்டர் திருநாமக் கோவை

உலகமொழிகள் பல. அவைகளில் உயர் தனிச் செம்மொழிகள் கிலவே. நம் தமிழ் மொழி அச்சிலவற்றுள் ஒன்று. தொன்மைச் சிறப்பும், இலக்கிய. இலக்கண வளமும் உடையது தமிழ் மொழி. தமிழினப் போன்றே நம் சைவ சமயமும் மிக்க சிறப்புடையது. 'சைவத்தின் மேற் சமயம் வேறில்லே', என்பது ஆன்ரேர் வாக்கு. தமிழும், சைவமும் ஒரு நாணயத்தின் இரு பக்கங்களேப் போன்றவை. ஒன்றற்கொன்று உறவுடையவை. இணேக்கே வளர்க்குள்ளன. சைவம், தமிழ் இவை இரண்டியேயும் வளர்த்த பெருமை பண்டு மூவேக்தர்களேயே சாரும். மூவேக்தர்களேயே சாரும். மூவேக்தர்களேக்குப் பின்னர், சைவத்தின்யும், தமிழையும் வளர்த்த பெருமை தருவாவடுதுறை ஆதினத்திற்குப் பெரிதும் உரியது ஆதினத்தின் அருக்தமிழ்ப் பணி இன்றும் தொடர்கிறது. அருக்தமிழ் வளர்த்து வரும் ஆவடுதுறையின் அரும்பணிகள் பல. ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளின் இரு நூற்ருண்டுவிழா ஆதினத்தின் புகழாரத்தில் இன்னுமொரு வைரக்கல்.

கெ.பி. பதினைகாம் நூற்ருண்டில் பஞ்சாக்கரதேசிகரால் தொடங்கப் பெற்றது திருவாவடுதுறை ஆதீனம். தவஞானிகளும், தமிழ்க்கவிஞர்களும், இருந்த ஞானபூமி திருவாவடுத்றை. மகாவித்துவான் மீடைசிசுந்தரம்பிள்ளே போன்ற இலக்கிய ஒளிவிளக்குகள் சுடர்விட்ட இடம் ஆவடுதுறை ஆதீனம். ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் ஆதீனத்திலிருந்த மாதவயோகி ஆவார். வடமொழி, தென்மொழி இரண்டிலும் வற்ருத புலமையும், தவ மேன்மையும் மிக்கவர். 'ஆதீன குலதெய்வம்' என எல்லோராலும் வணங்கப்பட்டவர். நுண்மாண் நுழைபுலம் மிக்கவர்; ஆன்றவிந்தடங்கிய கொள்கைச் சான்ரேர், பல்துறைப் புலமையும், தரமிக்க மாணவர் பரம்பரையின்யும் உடையவர், மெய்கண்டாரின் சிவஞான போதத்திற்கு 'மாபாடியம்' கண்ட பெருந்தகையாளர். கலேபயில் தெளிவும், கட்டுரை வன்மையும் கொண்ட ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானசுவாமிகள் செந்தமிழ் ஞாயிறு' என விளங்குகிருர்.

#### கச்சு ஆனந்த ருத்திரேசர் பதிகம் :

இந்நூலாசிரியர் மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் நகரங்களில் சிறந்தது என்று போற்றப்படுகின்ற காஞ்சி மாககரில் கோயில் கொண்டுள்ள இறைவன் 'ஆனந்த ருத்ரேசண்'ப் பாடும் பதிகமே இந்நூல். உருத்திரர் நூற்றுப் பதினேண்மருள் முதன்மையானவர் ஆனந்த உருத்திரர் 'இவர் பூசித்தமையால் இறைவனுக்கு 'ஆனந்த ருத்திரேசன், என்று பெயர் வங்கது. ''ஆனந்த ருத்திரேசண் '' இறைஞ்சுவோர்க்கு எல்லா நலன்களும் கிட்டும். துன்பங்கள் போகும். எந்நாளும் இன்பமுடன் வாழலாம் என்ற கருத்துக்கள் அமைத்து இந்நூல் யாத்துள்ளார் ஸ்ரீ சிவஞான சுவாமிகள். பதிஞேரு பாடல்களேக் கொண்டது இந்நூல். ஒவ்வொன்றும் நான்கடி கொண்டவை. முதலிரண்டடிகளில் வேண்டுதலால் கிடைக்கும் பயன் கள்யும், மூன்ரும் அடியில் காஞ்சியின் பெருமையினேயும், நான்காம் அடியில் இறைவனப் பணிகின்ற கிலேயின்யும் அமைத்து எளிமையுடன் அடியில் இறைவனப் பணிகின்ற கிலேயின்யும் அமைத்து எளிமையுடன்

## காஞ்சியின் பெருமை : நாண்கள் காண்டிரும் காண்கள் பாணிய மு

நகரங்களில் தஃபாயது, பெருமை மிக்கது என்று காஞ்சி மாகள். இலக்கியங்களில் போற்றப்படுகின்றது. இந்நூலின் ஒவ்வொரு பாடலிலும் இந்நகரின் பெருமை பேசப்படுகின்றது. வழியெங்கும் மணம் வீசும் சோலே களே உடையது என்றும், வண்டுகள் பர்டும் சோலகளே உடையது என்றும் வாசமலர்கள் குழ்ந்த வாவிகளேயுடையது என்றும் மறையொலி யும். முரசொலியும் இடையருது கேட்கும் நகர் என்றும் பலவாறு காஞ்சி மாநகரைப் பாராட்டுகிருர் சுவாமிகள். ஒரு பாடலில்,

# ் மடங்களே ந்து அறிவான்மிக்க மாதவர்ம**னம்**யோற் காஞ்சி '

என்று குறிப்பிடுகின்றுர். 'மாதவர் மனம்போற் காஞ்சி ' என்ற தொடரில் எத்திணே அழகும், பொருளமைதியும் உள்ளது என்பதனே நுனித் துணரலாம். கம்பன் கானியத்தில் வருகின்ற,

## ் சான் ருேர் கவியெனக் கிடந்த கோதாவரி '

என்ற அடியின இங்கு ஒப்புகோக்கி மகிழலாம். வெறும் வருணினப் பகுதி என்று எண்ண முடியாமல், கருத்தாழம் மிக்க சொற்களால் சொல் லோவியம் படைத்துள்ளார் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள்.

## வழிபடுவார் பெறும் பேறு :

பயன்கரு இயே வாழுகின்ற உலகம் இவ்வுலகம். ஆண்டவனே வழி படும் நிலமில் கூட ஏதும் பயன் கிட்டுமா? என்ற எண்ணமே பலருக்கும் மேலோங்கி நிற்கின்றது. இதனே நன்குணர்ந்த சுவாமிகள் இந்நூலில் இறை வழிபாட்டால் இன் னின்ன பயன்கள் கிடைக்கும். எனவே ஆனந்தருத்திரே சீன இறைஞ்சுங்கள் என்று கூறுகிருர். ஆண்டவணக் காண்பது எளி தான செயலா? தவஞானிகள் பலர் தவம் புரிந்தும் கான இயலவில்ஸமே! சிந்தீனயினே அடக்கிச்சிவனே என்றிருப்பது யாரால்கூடும்? ஐந்தும் ஆறும் அடக்கிய சான் ரேர்களே ஆண்டவீனக் காண முடியாத போது எளியோர் கள் காண்பது எவ்வாறு ? இவ்வாறு பலர் கருதலாம். இவ்வையங்கீனப் போக்குவது போல் முனிவர் எளிய வழியொன்று கூறுகின்ருர்.

> "ஐந்தை ஆறினே அடக்கி அருந்தவம் புரியாரேனும் வந்து அய்யா' வெள எல்லோரும் வ னங்கிட வாழலாமால்'

7

மனமடக்கித் தவம்புரிய வேண்டாம். எல்லோரானும் அஃது இயலாது! ஆனந்தருத்திரேசனே எண்ணித் துதித்தாலே போதும். தவஞானிகட்குக் கிடைக்கும் அதே அருட்பேறு கிடைக்கும் என்கிருர் சுவாமிகள். இதை விட இன்னும் எளிமையாக எவ்வாறு கூற முடியும்? சிவமாம் செம் பொருளேச் சிந்தை செய்தாலே சிவகதி கிடைக்கும் என்பது எத்துணே எளிமையான வழி!

உலகில் எல்லோரும் எல்லாமும் பெறவேண்டும். மக்கள் அனேவரும் அதனே நாடியே வாழ்கின்றனர். நல்வாழ்வை வேண்டாதவர் யார்? எம் பெருமானப் பணிந்தால் எண்ணெண் கலேகளில் மேன்மையடையலாம். எண் செல்வப் பேறு கிட்டும். புகழுடன் வாழலாம். பொறை, தவம், அறிவு, ஒழுக்கம், மக்கட்பேறு, குறைவிலாச்செல்வம் இவையாவையும் தருவான் கச்சி ஆனந்த நுத்திரேசன். அவனே இறைஞ்சுங்கள்! என்கிருர் முனிவர்.

இறைவின வேண்ட இவ்வளவும் தருவான் எனும்போது சிலர் இவ்வாறு ஐயப்படலாம். என்னவெனில், இத்துணேப் பேறுகளும் கிட்டி என்ன பயன்? எமன் எப்போது வருவான் என்று யாருக்குத் தெரியும்? நீண்ட ஆயுள் இருந்தால்தானே இன்பங்களே எல்லாம் துய்க்க முடியும்! இதற்கு வழியுண்டா? என வினவலாம். இதற்கும் விடை தருகின்ருர் சுவாமிகள். இறைவின இறைஞ்சினேர்க்கு எல்லாம் கிட்டும். அத்துடன் அவைகளே ஆண்டு அநுபவிக்க யுகங்கள் நூறும் ஆயுளாகக் கிடைக்கும், கவில வேண்டா. பிறவாமை தந்து கூற்றுவன் தொல்லேயும் நீக்குவான் ஆனந்தருத்திரேசன். எனவே அவின அனேவரும் இறைஞ்சுக என்கிருர்.

அவனருளால் அவன்தாள் வணங்கி அனேவரும் வாழ்கின்ரேம். இறையருளால் எத்துணே இன்பங்கள் கிடைப்பினும், புலன்களின் தொல்லே பொறுக்கலாற்றுமோ? மாதர்தம் கண்வலேயில் சிக்காதவர் யார்? இந்திரன், சந்திரன், இராவணன் கதையெல்லாம் அறியும் போது நாமென்னுவோம்? தவஞானிகளே இத்துன்பத்தில் பட்டபாடு உலகறியும். அப்படியெனில் எளியோர் சில என்னவது? என்ற எண்ணம் தோன்றுவது இயல்பே. கடவுளன்பர் எனில் அவரைக் காமன் கண்ணெடுத்தும் பாரான். மாதர் மையல் அவரை மயக்காது. பெண்ணுல் வரும் துன்பம், இறைவனே அண்டினேர்க்கு என்றும் இல்லே. இல்லவே இல்லே.

் விழிகளான் மாதர் நாளும் விளேத்திடும் வேட்கையாய குழிகளால் துற்றுவீழும் கொடுந்துயர் கு**லேக்கலா**மால் ''

என்பது சுவாமிகளின் திருவாக்கு.

மனிதன் பிறக்கும்போது நல்லவகையிலே பிறக்கிருன். அவன் வளர்கின்ற, வாழ்கின்ற சூழலுக்கு ஏற்ப அவன் ஆகிருன். நல்லவன் கெட்டவன் என்று ஆவது அவனவன் இருக்கும் இடம் பொறுத்தே. கிலத்தின் இயல்பால் நீர்திரியும் என்பார் வள்ளுவர். சான்ரேர்கள் நடுவே. நல்லோர்கள் கூட்டுறவில் ஒருவன் இருப்பின் அவன் நல்லோனுக ஆவான். இத்தகு நல்லோர் யார்? எனில் பின்வருமாறு சுவாமிகள் கூறுகிருர்.

### ் ஆசைவேர் அகழ்ந்து வெண்ணீறு அஞ்செழுத்து அக்கமாலே பூசியுச்சரித்துப் பூண்ட புனிதரோடு இணங்கலாமால் ''

அவனருள் இருந்தால் தான் நல்லோர் நட்பு கிடைக்கும். இதனே உணர்க்கே முனிவர் இவ்வாறு கூறுகிருர். இருவாவடு அறை ஆதீனம் சான் ரேர்களின் இருப்படம். நல்லோர்களின் ஞானபூமி. தவஞானிகள் நிறைந்த இடம் அத்தகு கீர்த்தியுடைய பெரியோர்களின் குழாத்துள் தான் இருந்தபெற்றியை இப்பாடலில் சிவஞான முனிவர் குறிப்பாகச் சுட்டுகிருர். ஒவ்வொரு சொல்லும் உணர்க்து சொன்னவை. முனிவர் வாழ்ந்த ஞானபூமியை இவ்வரிகளில் உயிரோவியமாகக் காண்கிரேம்.

இவ்வாறு இந்நூலில், இறைவனின் கருணேயினேயும், அவின வழிபடுவதால் நாம் பெறும் பயன்களேயும் முனிவர் எடுத்துக் கூறுகின்ருர். வேதங்களாலும் காணமுடியாத வேதநாயகன் சிவபெருமான். திருக்குலா வும் பேரின்பக் கடலாகிய அவனருளில் நாளும் திளக்கலாம். மண். பொன், பெண் எனும் மூவாசைகளே விடுபடலாம். முத்திக் கரையேறலரம். அவின வழிபட்டால் போதும் என்கிருர் ஸ்ரீ சுவாமிகள்.

நூலின் முடிவில்,

ஆளத்தமஃபோல் ஓங்கும் அம்பலத்து உமையாள் நங்கை ஆளந்த மகிழ்ச்சி பூக்க ஆளந்த அமிழ்தம் ஊறி ஆளந்த நிருத்தம் செய்யும் அங்கணன் கச்சி மூதூர் ஆனந்த ருத்திரேசனின் அடியிணேக்கு அன்பு செய்வாம்

என்று கூறுகிருர். இறைவன் இன்பமயமானவன். அவனே இறைஞ்சு வோர்க்கு இன்பமே எந்நாளும் கிடைக்கும்; துன்பமில்கே. உமையொரு பாகன் ஆடும் ஆனந்தத் திருக்கூத்தினேக் கண்டு மண்ணில் பிறந்த பயன் பெறுவோம். ஆனந்த ருத்திரேசனுக்கு அன்பு செய்க! என அன்புக் கட்டளேயிடுகிருர் சிவஞானசுவாமிகள்.

Andrews Or Lunion

## திருத்தொண்டர் திருநாமக்கோவை :

ஆண்டவனுக்கு அருகில் இருக்கும்பேறு பெற்றவர்கள் அடியார்கள். அவனுக்கு நிகரான பெருமையுடையவர்கள், அடியார் வழிபாடு ஆண்டவனே வழிபடுவதற்கொப்பாகும். 'சைவசமயத்தில் குரு, விங்க சங்கம வழிபாடு பேசப்படுகின்றது. அடியார் எனினும் தொண்டர் எனினும் ஒன்றே. தொண்டர் பெருமை அளவிடற்கரியது என்பார் ஒளுவையார். தொண்டர்களப் போற்றி வரழ்ந்த நடு நம் நாடு. தொண்டர்களேப் போற்றி, பாராட்டி, வணந்கிவருவது சைவ சமயம். நம்பியாளூரின் திருத்தொண்டத் தொகையும் நம்பியாண்டார் நம்பியின் திருத்தொண்டர் திருவந்தாதியும் தொண்டர்தம் திறம் உரைப்பன. இவை இரண்டிகேயும் அடிப்படையாகக் கொண்டு வரலாற்றுச் சான்றுகளுடன் சோழ நாட்டு முதலமைச்சர் சேக்கிழார் பெருமான் ஆக்கித் தந்தது 'பெரியபுராணம்' எனும் திருத்தொண்டர் புராணமாகும். இவ்வாறு தொண்டர் சீர் பரவுகின்ற பான்மையில் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமி களும் இடம் பெறுகிருர். இவர் இயற்றியதே 'திருத்தொண்டர் திருநாமக் கேருவை' எனும் நூலாகும்.

தல்லே வாழ்ந்தணர்கள் ...... என்று தொடங்கும் இந்நூலில் தனியடியார்கள் அறுபத்து மூவரும், தொகையடியார்கள் ஒன்பதின்மரும், பேசப்படுகின்றனர். கலிவேண்பா யாப்பில் நூல் அமைந்துள்ளது. 44 அடி களேயுடைய இத் திருநாமக்கோவையில் செழுமையான அடைமொழிகளில் சிவனடியார்களேப் போற்றுகிழர் சிவனுன முனிவர். 'இல்லே அளித்த இயற்பகையார் ' 'நீண்ட புகழ் ஏனுதி ', 'துரிசில் திருக்குறிப்புத் தொண்டர் ' முத்தமிழை ஆளும் திருஞானசம்பந்தர், ' அருள் மூலர், கைத்த புலன் ஐயடிகள் அடியார்களின் பெருமைகளே நன்குணர்த்தும்.

வளமான அடைமொழிகளோடு திருத்தொண்டர்களின் பெயர்களே பெயர்களே பெயர்களே பெயர்களே பெயர்களே பெயர்களே பெயர்களே பெயர்களே பெயர்களே இந்நூல் ஒதுவதால் என்ன பயன் கிடைக்கும் என்பதணயும், எவ்வாறு ஓத வேண்டும் என்பதணயும் முனிவரே, நூலின் முடிவில்,

இத்திருநாடிக் கோவைதனே மக்கிரமாகக் கொண்டு மயிர் சிலிர்த்து – நைந்துருகி மெய்யன் பாலென் தும் விளம்பப்பெறுவார்கள் கைதவமும் புல்லறிவும், கற்பனேயும் – மையலும் தீர்ந்தத்துவிதானந்த வகண்டபரி பூரணத்தின் ரித்தியமா வாழ்வார் ரிசம் '' என ஆணேயிட்டுக் கூறியுள்ளார். மேலோர் சொல் போய்க்குமா? முனிவர் மொழியினே போன்னேபோல் நாம் போற்ற வேண்டும்.

இனி, இந்நூல் எழுந்தமைக்குரிய காரணம் இன்னது என நும் அறிய வேண்டும். எந்த ஒரு நூலின் தோற்றத்துக்கும் ஒரு காரணம் இருக்கத்தான் செய்யும்; தொண்டர் தம் பெருமை பேச, திருத்தொண்டத் தொகையும், திருவந்தாதியும் தோன்றி, அதன் பீன் பெரிய புராணமும் தோன்றியுள்ளன. இவ்வாறு இருக்க 'திருத்தொண்டர் திருநாமக்கோவை' ஏன ஒரு நூல் ஏன் இயற்றப்படவேண்டும்; என எண்ணுவது இயல்பே. முனிவர் இதனே வெற்றெனத் தொடுத்தார் என்று கூற இயலாது. அவ்வாறு எண்ணுவதே பெரும் பிழை. இந்நூல் எழுந்தமைக்குக் காரணமாக ஒரு செய்தி சொல்லப்படுகின்றது. அதனேக் காண்போம். மார்கழித்திங்களில் திருவாதிரைத் திருமாள் வருகின்றது. பத்து நாட்கள் இவ்விழா ஆலயங்களில் நடைபெறுகிறது. இவ்விழாக் காலத் தின் போது கோயில்களில் திருமுறைகள் ஓதப் பெறுவது இல்லே, அவை திருக்காப்பிடப்பட்டு விடுகின்றன. மணிவாசகரின் திருவெம்பாவை மட்டுமே இந்நாள்களில் யாண்டும் ஓதப்பேறுகின்றது, இதனுல் இப்பத்து நாள்களிலும், சித்திய பூசனே புரிவோர், திருமுறைகளே ஓதமுடியாது. திருத்தொண்டர் தம் புகழ்ப் பாடல்களும் திருமுறைகளில் அடங்கி விடுவதால் அவைகளேயும் ஓத வழியில்லே. எனவே இவர்களின் வருத்தம் கீங்கும் பொருட்டு இப்பத்து நாள்களிலும் தொண்டர்தம் திருப் பெயர்களே வழிபடும் முறையில் திருத்தொண்டர் திருநாமக்கோவை'யினச் சிவஞான சுவாமிகள் பாடியருளினர் என்பது அச்செய்தி. இது மரபாக வருகின்ற செவி வழிச் செய்தியாகும்,

இம் முனிவர்பிரான் திருக்கொண்டர்களேப் பற்றித் தனியே நூல் செய்து வழிபட வேண்டும் என்ற அன்புமிகுதியால் இத் திருநாமக் கோவையினப் பாடியருளினர் என்ற கொள்ளலும் தகும்.



maker was mais Paris - remain Paris Paris

in and the state of the contract of the state of the contract of the state of the contract of the state of th

the name and though the first

# சோமேசர் முதுமொழி வெண்பா

"கலேவாணன்" க. அப்புலிங்கம் [சேக்கிழார் இல்லம், திருவரரேக்கா.]

மாதவச் சிவஞான முனிவர் 200 ஆண்டுகளுக்கு முன் தோன்றிய தொரு மாமேதை. கற்றவர் விழுங்கும் கற்பகக்கனி. அறிஞர்கள் போற்றும் பேரறிஞர். ஞானத்தின் திருவுரு. வடமொழி, தென்றமிழ் இரண்டி லும் ரிகரற்ற பெரும் புலவர். தாம் வாழ்ந்த சொற்பகாலத்திற்குள் அறிஞர்கள் விரும்பும் எல்லாத்துறையிலும் புதியன பல படைத்தளித்த பெருமைக் குரியவர். அவரிடம் இலக்கணப் புலவர்கள் அண்டி நின்ற போது அவர் களிடம் இலக்கணத்துறைக்கு இன்றியமையாதது எனப்பட்ட மூன்று இனிய இலக்கண நூல்களே யாத்தளித்தார். இலக்கிய நண்பர்களின் வேண்டுகோளே ஏற்று, சிறிதும் பெரிதுமாக 13 இலக்கிய நால்களே உதவினர். தருக்கேள்கள் அண்பியபோழ்து தமிழில் அதுகாறுமில்லாதிருக்க வடமொழிக்கே உரித்தான தருக்க சங்கிரகத்தையும் அதற்கு அன்னம் பட்டர் என்பார் எழுதிய விளக்கத்தையும் தமிழில் மொழி பெயர்த்துத் கர்தார்.

தத்துவ ஞானிகளின் வேண்டுகோளே நிறைவு செய்யத் திராவிட மாபாடியம் முதலாக 6 சைவ சித்தாந்த தத்துவ சாத்திர நூல்கள் பிறந்தன. தமது சமய வாணர்களின் மனம் நிறைவு பெற சுலோக பஞ்சகம், சிவ தத்துவ விவேகம், என்னும் இரண்டு நூல்கள் தோன்றின. மேலும் தம் தாய் வீடாகிய திருவாவடுதுறை ஆதீனத்திற்கும் "மரபு அட்டவணே மறுப்பீன் மறுப்பு" என்னும் ஒரு நூலே உதவி அதன் மூலம் துறைசை ஆதீனத்தின் தனித்தன்மையை விளக்கியவர் நம் முனிவர். மொத்தம் 26 ஆக பல துறைகளேயும் விளக்கித் தம் பல கூல ஞானத்திறின வெளிப் படுத்தியவர் நம் வணக்கத்திற்குரிய மாதவர்.

வந்து, உதவிகோரிய எவ்வத்துறையினருக்கும் வரையாது வழங்கிய அந்த ஞான வள்ளவிடம் ஒருநாள் 18-ம் நூற்ருண்டின் சராசரி மனிதனின் பிரதிரிதியாக ஒரு சிறுவன் வந்து ரின்ருன். வேண்டியவர்கள் வேண்டிய தெல்லாம் ஞானதானமாக வழங்கிய வள்ளலிடம் அச்சிறு வனும் கையேந்தி கூற்கிருன். அவரோ உயர் மட்டத்திலிருந்தவர்களுக்கே உபதேசம் செய்து பழக்கப்பட்டவர். பேராசிரியர்களுக்கு அரிச்சுவடி சொல்லிக் கொடுக்க வராது என்பது நாமறிந்த உண்மை. இந்த நேரத்தில் ஒரு மேஃ நாட்டு அறிஞனின் வாழ்வில் நிகழ்ந்ததொரு நிகழ்ச்சி நின்வுக்கு வருகிறது. 19 ஆம் நூற்ருண்டின் மாபெரும் எழுத்தாளரைப் விளங்கிய அவன் மழிலச் செல்வங்களுக்கு அதாவது சாதாரண மனிதனுக்குத் தன்னல் ஏதும் எழுத முடியவில்ல என்பதைத் தன் சொற்களாலேயே " என்னிடம் எதையோ கோரி வந்து நிற்கும் சின்னஞ்சிறு குழந்தாய்! நான் என்ன செய்வேன்? என்னிடம் கற்பனப் போய்கள் இருக்கின்றன. இட்டுக்கட்டிய கட்டுக் கதைகள் இருக்கின்றன. சித்தத்தைக் குழப்பும் தத்துவக் குப்பைகள் உள்ளன. இவைகள் எல்லாம் வயதுவந்தவர் மனதுக்கன்ரே ஏற்புடையது. படித்தவர் உள்ளத்தைக் குழப்பு வதற்கன்றே உபயோகப்படுவது. உனது கள்ளம் கபட மற்ற வெள்ளே உள்ளத்திற்கு ஏற்றதாக நான் எதைக் கொடுக்க முடியும்? ஐயோ! என்னிடம் ஏதுமே காணேமே குறந்தாய்!" என்று பேசுகிருன்.

நமது முனிவர் இதுபோல ஒரு துறையில் மட்டும் பிரபலராக விளங்கியரல்லவே! சமையற் க‰யில்கூட அவர் வல்லமை, வந்துரின்ற சமையற்காரனுக்கு ஆஃணயிடும் முகத்தான்.

'' சற்றே துவயலறை தம்பியொரு பச்சடிவை வற்றல் ஏதேனும் வறுத்துவை — குற்றமி&ல காயமிட்டுக் கீரைகடை கம்மெனவே மிளகுக் காயரைத்து வைப்பாய் கறி ''

என்று கூறிய வெண்பாவின் மூலம் புலனுகிறது. எனவே அவர் மேல்நாட் டூப் புலவனேப்போல் எதற்கும் பின்வாங்கக் கூடியவரல்லவே.

வந்த சிறுவனத் ''தம்பி! எதிரே உட்கார்'' என்ருர். ஒரு கணம் யோசித்தார். ஏட்டையும் எழுத்தாணியையும் தன் சீடனே எடுத்துவரக் கோரினர்! வாங்கிய முனிவர் கரத்திலே சில மணித்துளி நேரம் எழுத்தாணி நடனமாடியது. ஒரு நாழிகைக்குள்ளாக 133 வெண்பாக்கள் மலர்ந்தன. புதமையானதொரு நீதிநூல் உருப்பெற்று விட்டது. கையேந்திய சிறுவனிடம் நிகரற்றதொரு நீதிப் பொக்கிசம் கொடுக்கப்பட்டுவிட்டது. 18ஆம் நூற்ருண்டின் அச்சிறுவன் அந்தப் புனிதச் சுவடியை அப்படியே நம்மிடம் விட்டுச் சென்றிருக்கிருன், சற்றே நாமும் அதைப் படித்துப் பார்ப்போமே.

உலகத்திலேயே நீதி போதிக்கும் சுவடிகள் வேறு எம்மொழியையும் பார்க்க வடமொழியிலும் தென்றமிழிலும்தான் அதிகமென்று சொல்வது வழக்கம். சங்ககாலத்துப் பதினெண் கீழ்க்கணக்கு நூல்களில் பதினென்று நீதி போதிப்பவையே. எத்தினயோ நீதிநூல்கள் இருந்தாலும் தமிழர்க ளாகிய நாம் மிகச் சிறப்பாக ஏற்றுக்கொள்வது திருக்குறள் ஒன்றையே. தமிழகத்தின் கடவுள் சிவபெருமான். தென்ணுடுடைய சிவனேபோற்றி என்பது தமிழ்மறை. தமிழ்ச் சைவம் தமது கல்விக்கு ஏற்றன என்று ஒப்புக்கொண்டவை தோத்திரத்திற்குத் திருவாசகமும், (வாழ்க்கைச்) சாத்திரத்திற்குத் திருக்குறளுமே. இது நான் மட்டுஞ் சொல்வதல்ல. சைவ சந்தான குரவர்களில் மிக முக்கியமான வரும் சித்தாந்த சாத்திர நூல் களில் எட்டின் ஆசிரியருமான உமாபதி சிவமே கூறுவது.

" வங்ளுவர் சொல் அன்பர்திரு வாசகம் தொல்காப்பியமே தெள்ளுபரி மேலழகர் செய்தவுரை — ஒள்ளியசீர் தொண்டர் புராணம் தொகுசித்தி யோராறும் தண்டமிழின் மேலாம் தரம் ''

எனக் குறிப்பிட்ட ஆறு நூல்கணே மட்டுமே சுட்டிக் காட்டுகிறுர்.

இங்கு வள்ளுவரைப் பற்றியதொரு சர்ச்சை; 'சமயக் கணக்கர் மதி வழிச் செல்லாது உலகியல் தெரிந்து பொருளிது என்று பேசியவர் செந்நாப் போதார் என்பதெல்லாம் பிற்காலப் பேச்சு. தமிழ்ச் சைவர்களாகிய நாம் இயல்பாகவே சமரச நாட்டமுடையவர்கள்; விட்டுக் கொடுக்கும் சுபாவ முடையவர்கள். அதனைலேயே நாம் இழந்தது ஏராளம். உதாரணத்திற்கு ஒன்றே ஒன்று.

இரண்டு நூற்ருண்டுகளுக்கு முன்னர் வாழ்ந்தவர் தாயுமான அடிக ளார். அவர் தத்துவத்தில் தன்னிகரற்றவர். வேதாக்தமும் சித்தாக்தமும் பழு தறப் பயின்றவர். ஆணல் முறையாக சிவதிட்சை பெற்றுத் தனது இறுதிக் காலம்வரை தமது நித்ய ஆன்மார்த்த பூசைசெய்து வந்தவர். மாசு மறுவற்ற சைவசித்தாந்தி. ஆனல் இன்று அவரைச் சங்கரர் மதத்தைச் சார்ந்தவராக ஆக்கிவிட்டதைப் பார்க்கிரேம். அவரது உபதேசங்கள் சங்கரர் அத்வைதக் கருத்துக்களாகத் திரித்துப் பலபல நூல்களின் வடிவில் வெளிவந்து அதனுல் அவர் சைவ சித்தாந்தி என்பது உண்மையோ அல்லவோ என ஐயப்படுமளவுக்கு வந்து விட்டதல்லவா ? ஏன் ? திருவள்ளுவநாயனுர் எனச் சுட்டப்பட்ட ரிலே முழுவதும் மாறிவிட்டது. பழைய நூல்களில் தியான சுலோகம் எனப்படும் உருவ அமைப்புப் பாட்வில் திருவள்ளுவ ரைப்பற்றி ''தீர்க்க புண்டரம்'' செற்றியில் இருந்ததாகக் கூறுவது மறைக் கப்பட்டுவிட்டதே! இன்றைய வள்ளுவரின் ஓவியம் அவரை ஒரு சமண சாயபுவாகக் காண்பிப்பதைப் பார்த்த நாம் அவரை நம் இனத்தி அங்கீகரிக்கத் தொடங்கி னின்று இழந்து விட்டதைக்கூட மறந்து விட்டோம் அல்லவா ?

மம் சிவஞானமுனிவர் தமிழனின் எதிர்கால மீ'லைய மன்கு உணர்க் தவர். தமிழனின் வாழ்க்கைக்கு உதாரணமாக விளங்குவது திருத்தொன் டர் புராணத்துள்ள அடியார்களின் வாழ்க்கை என்பதையும் மன்கு உணர்க் தவர். எனவே எதிர்காலத் தமிழனின் வாழ்வு திருக்குறளின் கருத்துப்படி பெரிய புராணத்து அடியவர்களின் வாழ்வை அடியொறிற்யதாய் அமைய வேண்டுமென்பதை அவர் பெரிதும் விரும்பினர். அவருக்கு முன்னும் பின்னும் பலர் பெரிய புராணத்தை அடியொற் றித் திருக்குறள் நீதியைப் போதிக்கும் நூல்கள் யாத்துள்ளனர். எனினும் நமது சிவஞான முனிவரின் சோமேசர் முதுமோழி வெண்பர்வுக்கு ஈடாக அவற்றில் எதுவுமே அமையவில்ஃ, பாணச் சோற்றில் பதம்பார்க்க இரண் டொரு பருக்கைகளே மட்டும் எடுப்போம்.

முதலாவதாகக் கடவுள் வாழ்த்து.

'' சீர்கொள் இறை ஒன்றுண்டத் தெய்வம் நீ என்**ருப்பால்** சோர்வில் அடை யால்தெளிந்தோம் சோமேசா—ஓரில் அகர முதல் எழுத் தெல்லாம் ஆதி பகவன் முதற்றே உலகு ''

முதல் குறளில் கடவுள் என்ற பொருளேச்சுட்ட 'பகவன்' என்னும் சொல்லே வள்ளுவர் எடுத்தாளுகிருர். பகம் என்ற சொல் ஐஸ்வரியம், வீரியம், கீர்த்தி, திரு ஞானம், வைராக்கியம் என்ற ஆறு பொருளே உணர்த்துவதென்பர் வடநூலார்,

'' குறைவிலா மங்கல குணத்த ஞதலின் நிறை மலம் அநாதியே நீங்கி நிற்றலின் அறைகுவர் சிவனென ''

(காஞ்சிப்புராணம்)

மேற்சொன்ன ஆறு குணங்களேயும் கொண்டவன் சிவபெருமானே எனச் சதுர்வேத தாத்பர்ய சங்கிரகத்தில் அரதத்த சிவாசாரியார் அறுதியிட்டுக் கூறுவார். அகரம் எழுத்துக்கு முதலாவதுபோல உலகத்தின் முதலாக ஆண்டவன் ஒருவன் உண்டென்பதை உணர்கிரேம். அது சிவபெருமானே என்பதைச் சோர்வில் அடையால் தெளிக்தோம் என்பதே செய்யுளின் திரண்டபொருள். சீர்கொள் இறை ஒன்று உண்டு என்பதை ஒப்புவமையால் தெளிக்தோம். அது கீ என்பதை சோர்வில் அடையால் தெளிக்தோம் என சிரல் சிறையாகத் தெளிக்தோம் என்பதை இரண்டு இடத்திலும் கூட்டிப் பொருள் கொள்ளவேண்டும்.

இதையெல்லாம் உணர்ந்தும் ''வள்ளுவர் சிவபெருமானேச் சுட்டிக் கூறினில்கே, பொதுப்படவே பேசினர் '' என்பார் சிலர். அவர்களும் இறைவனடி சேர்தலே முத்தி என்று கூறிய வள்ளுவர் வாக்கை மறுக்க இயலாது, சைவ சித்தாந்த ஞான சாத்திரங்களில் தஃயாயது எனப் பேசப் படும் சிவஞான சித்தியார்

" இம்மையே ஈரெட்டாண்டு எய்தி ஏழிலாரும் ஏந்திழையார் முத்தி யென்றும் இரும் சுவர்க்க முத்தி அம்மையே என்றும் முத்தி ஐந்து கந்தம் அறக்கெடுகை யென்றும் அட்டகுண முத்தியென்றும் மெய்ம்மையே பாடாணம் போல்கை முத்தியென்றும் விவேக முத்தி யென்றும் மெய்வடிவாம் சிவத்தை செம்மையே பெறுகை முத்தி யென்றும் செப்புவர்கள் சிவனடியைச் சேருமுத்தி செப்புவது இங்கு யாமே.

என்று இறைவன் திருவடி சேர்தலே முத்தி எனக்கொண்டது சைவ சித்தார்தம். ஏணோோர் கூற்று இதில் மறுக்கப்பட்டது.

- " வேண்டுதல் வேண்டாமை யிலானடி"
- <u>" தனக்குவமை இல்லாதான் தாள்" " இவிக்கு வண்டு நூற்</u>
- '' அறவாழி அந்தணன் தாள் ''
- " எண் குணத்தான் தாள் ''

என்னும் குறளடிகளால் சிவபெருமான் திருவடிப்பேறு அடைதலேயே சுட்டி முத்திப்பேற்றைச் சித்தியார் விளக்குமாற்ருல் விளக்குகின்றதல்லவா?

சிவஞான சுவாமிகள் இதையே மற்டுரு இடத்தில் ஏண்ய சமய நூலார் கூறும் முத்திகளாவன ் சோபான முறையால் ரிலம் முதல் நாதமீருகக் கிடந்த 36 தத்துவங்களிற் படுவதான அரிவையர் இன்பும் முதலா மினவாம். வேதாகம் உண்மை உணர்ந்த நாம் கூறும் உண்மையோ 36 தக்துவங்களேயும் கடந்த சிவன்னடியைச் சேரும் முத்தியாகும் எனக் கூறுவார். எனவே திருக்குறளின் சார்பு நூலாகத் தோன்றியதே பெரிய புராணம் என வலியுறுத்தவிரும்பிய நம் முனிவர்பெருமான் சுமார் 40 இடங்களில் திருத்தொண்டர்களின் வாழ்க்கை வரலாற்றையே உவமையாகக் காட்டுவதாய்த் தமது நூல் உருவாக்கினர். சராசரி மனிதனுக்குத் தமிழ் பயிலும் இளய உள்ளத்துக்குப் புரியும்படி உதாரணம் காட்டி அவ்வுதா ரணம்கூடத் தமிழகச் சைவர்களின் வாழ்க்கை நிகழ்ச்சிகளின் தொகுப் பாக இருக்கும்படி செய்து தமது மிகப் பெரிய சிறு நூலாகிய சோமேசர் முதுமொழி வெண்பாவை யாத்துக் கொடுக்கிருர்.

இன்னும் இரண்டொரு இடங்களேத் தொட்டுப் பார்ப்போம். சிறுத் தொண்டர் வரலாறு — வயிரவர் வேண்டியபடி பிள்ளேக்கறி சமைத்தாசி விட்டது - அவரும் உண்ணச் சித்தமாக அமர்ந்துவிட்டார். தம்முடன் அமர்ந்துண்ண "உமக்குப் பிள்ளேயுண்டாயின் அழையு"மென ஆணேயிடு கிருர், ஒருகணம் தயங்கிய பரஞ்சோதி "இப்போது அவன் உதவான்" என்று மட்டும் கூறுகிருர். அப்பூதியடிகளும்கூட நாவரசர் "உம் பிள்ளேயை உடனுண்ண அழையும்" என்றபோது இதே பதிலத்தான் கூறுகிருர். இருவரும் யோசித்துப் பொய் பேசுகிருர்கள். சிறுத்தொண்டரை மேலும் வயிரவர் கூப்பிடு எனச் சொன்னதும் தடிது பொய்யை மறைக்காது மகளே அழைக்கவும் தொடங்கினர். பொய்மையும் வாய்மையிடத்த புரைதீர்ந்த நன்மை பயக்குமெனின் என்ற குறளே இவ்விடத்தில் எடுத்தாளுகிருர் நம் மாமுனிவர்.

''பிள்ளே உடன் உண்ணப் பேசி அழைத்தான் அன்பு துள்ளும் சிறுத் தொண்டர் சோமேசா உள்ளுங்கால் பொய்மையும் வாய்மை இடத்த புரை தீர்ந்த நன்மை பயக்குமெனின்''

(1) (A) (A) (A) (A) (A)

என்பது வாய்மை அதிகாரத்தின் முதுமொழி வெண்பா.

இளமைக் காலத்திலேயே நாவுரசர் கற்பன கற்றுத் கேர்ந்தவர். அப்படி இருந்தும் உய்விக்கும் தாய்ச் சமயமாகிய சைவத்தின் நீத்துச் சமண சமயம் புக்கது ஏன் என்ற வினைவ எழுப்பிக்கொண்டு அதற்கு விடை கூறுமுகத்தான்

'' முன்னர் அமண் மகத்து மூண்டரசர் பின்சைவம் துன்னியதும் என்**வியப்**போ சோமேசா – உன்னுங்கால் பேதைப் படுக்கும் இழவுழ் அறிவ<mark>கற்றும்</mark> ஆகலூழ் உற்றக் கடை''

என்ற குறள் பொதிந்த வெண்பாவைப் படைக்கிருர் நம் சிவஞானமுனிவர். ' சமயங்களானவற்றின் நல்லாறு தெரிந்துணர்ந்தும் நம்பர் அருளாமையினல் கொல்லாமை மறைந்துறையும் சமண் சமயம் குறுகினர் ' என்ற பெரிய புராணத்தைப் படம் பீடித்துக் காட்டும் இச்சிறு வெண்பா திருக்குறளுக்கும் விளக்கவுரை கூறுகிறதல்லவா ?

அடுத்ததொரு காட்சி. அப்பூ தியடிகள் வரலாறு. வாழை இல் நறுக்கி வரப்போன அப்பூ தியடிகள் மகன் மூத்த திருநாவுக்கரசு அரவு தீண்டி இறந்துபோன். எனினும் தன் வணக்கத்துக்குரிய அப்பர் பெருமானுக்குச் செய்யும் மாகேசுவரப்பூ சை முட்டின்றி மடிய வேண்டுமேயெனச் சவத்தை மறைத்து வைத்துவிட்டு அதிதி பூசையைத் தொடங்கு கிருர். அப்பூ தியடிகள். பையன் வரவில் ல: 'ஏதோ தவறு சிகழ்ந்துள்ளது' என்பதை அப்பூ தியார் மறைத்தாலும் அப்பரடிகள் அறிந்துகொள்கிருர் இந்சிகழ்ச் சி சோமேசர் முதுமொழி வெண்பாவில் குறிப்பறிதல் என்னும் அதிகாரத்தை உணர்த்தும்.

" அப்பூ தியார் மறைத்தும் வாகீசர் அக்கரவை துப்பால் அறிந்தனரே சோமேசா – இப்புவியில் ஐயப்படா தகத்தது உணர் வாணேத் தெய்வத்தோ டொப்புக் கொளல் ''

எனும் வைரமணியாக நூலில் கோக்கப்படுகிறது.

நாவடக்கம் முதலில் சொல்லப்படவேண்டும்.

் தல்லாதவரும் நனிநல்லர் கற்ருர்முன் சொல்லா திருக்கப் பெறின் ''

என்பது என்போன்ருர்க்கான அறிவுரை. அதை வலியுறுந்தவந்த நம் சுவாமிகள் வியாசன் வரலாற்றை உவமைகாட்டிப் பேசுகிருர்.

ைல்லாம் உணர்ந்தும் வியாதன் இயம்பிய அச் சொல்லாலே நாவயர்த்தான் சோமேசா வல்லமையால் யாகாவ ராயினும் நாகாக்க கரவாக்கால் சோகாப்பர் சொல்லிழுக்குப் பட்டு''

என்பது பாடல். அது அதை அது அது இது சம்மையேல் காலில் இது

வியாசன் விஷ்ணு பரத்துவம்கூறிய நாவும் ஏத்தியகையும் செய விழந்துபோயின. ஆணவத்தின் பரிசது நஞ்சுகக்கிய நாவை உள்ளடக்கிச் சிவபெருமான மனமொழி மெய்களால் பிரார்த்தித்துப் பஞ்சாட்சரம் சொல் வித் தவங்கிடந்தான். அதன் பயகை முன்னில் திரும்பப் பெற்றுன். நான்கு வேதங்களேயும் முறைப்படுத்திப் பதினைன் புராணங்களேயும் யாத்து உலகின் மாபெருங் கதையாகிய மகா பாரதத்தை எழுதி அதன்முலம் தன்னிகரற்று விளங்கிய வியாதனின் சிலயே இதுவாகின் ஏனயோர் அவன் வரலாறு கொண்டு உய்தி பெறுவார்களாக!

தேவையற்ற பேச்சு, உபயோகமற்ற உரையாடல் பயனற்ற சொற்கள் பாராட்டல், இதனப்பற்றி இன்றைய இளேஞர் உலகத்திற்கு எச்சரிக்கை செய்ய வேண்டுவது மிக மிக அவசியம். இதை விளக்கத் தமிழில் த'ல சிறந்த காவியமாகிய சீவக சிந்தாமணிபற்றிய ஒரு வரலாற்றை எடுத்துக் கொள்கிருர் நம் முனிவர் பெருமான்.

திறந்த நூலாயினும் சிந்தாமணி சிற்றின்பக் கதையே. மறுமைக்கு ஆகாதது. இளமை மிடுக்கில் இன்பக்கதை கேட்டிருந்த சோழன் அபயனே நல்லாற்றுப்படுத்தச் சேக்கிழார் பெருமான் பெரிய புராணத்தை யாத்துக் கொடுத்த வரலாற்றை ரீணேவு கூரும்படி

"சேக்கிழார் சிந்தா மணிப் பயிற்சி திதெனவே தூக்கிஉப தேசித்தார் சோமேசா – ஙோக்கில் பயனில்சொல் பாராட்டு வாணே மகன்எனல் மக்கட் பதடி எனல் ''

என்ற வெண்பாவை யாத்து நூலில் கோக்கிருர் கம் மாமுனிவர், 🥌 🖔 💢 🔎

பிறரிடம் சென்று கைரீட்டி யாசிப்பது பிழையென இன்றைய இளேஞனுக்கு உணர்த்த வேண்டியதொரு அறிவுரை. இதீன முற்கூட்டியே அறிந்த நம் முனிவர்,

்ஆவிற்கு நீரென்று இரப்பினும் நாவிற்கு இரவின் இழிவந்ததில் என்ற குறினப் பெரிய புராணத்தில் கணம்புல்லர் கதையோடு இணேத்துக் காட்டுகிருர் ஆசிரியர். தனக்கு மிடி வந்தபோதும் எதிரிகளான சமணர்கள் பழித்தபோதும் தனது தொண்டுக்கு இன்றியமையாது வேண்டிய எண்ணெயும் திரியும் கிடைக்காத போதுங்கட அஞ்சாது யாரிடத்தும் கைநீட்டாது தனது உடற்கூற்றையே இறைவனுக்கு அர்ப்பணிக்கத் துணிந்துவிட்டார். அப்பெரியாரின் வரலாறு அதற்கொரு ஏற்ற எடுத்துக்காட்டல்லவா?

" எண்ணெய் இரப்பு அஞ்சி உடலே வருத்தித் தீபபிட்டார் .துண் ணன் கணம்புல்லர் – என்ற, கணம்புல்லர் வரலாறே உபமேயமான ஆவிற்கு என்ற குறளுக்கு உபமானமாகக் கோர்க்கப்படுகிறது.

தான் செய்வது சராசரி மனிதனுக்கு ஆன நூல் என்பதை மனதில் கொண்ட ஆசிரியர் இடை இடையே நகைச்சுவை முதலிய நவரசங்களே யும் உவமை வாயிலாகப் புகுத்தி நூலே நிறைவுசெய்கிருர். சுவாமியார் கோவணக்கதை மிக நகைச்சுவையானது. தனது கோவ ணத்தை எலி கடிக்கிறது என்று பூணேயைவளர்த்து, அப்பூணேயின் பொருட் டுப் பசுமாடு வாங்கி, அதைக் காப்பாற்ற மனேவியும்பெற்று சம்சாரியாகி விட்ட சாமியாரின் கதையை நாம் கேட்டு நகைக்க,

'' இ<mark>யல்பாகும் நோன்பிற் கொன்று இன்மையுடைமை |</mark> மயலாகும் மற்றுப் பெயர்த்து ''

என்ற திருக்குறளு<mark>க்கு உவ</mark>மையாக்கிக் காட்டுகிருர், இதோ வெண்பாவின் முற்பகுதி.

" கோவணம் ஒன்று இச்சிப்பக் கூடினவே' பந்தமெல்லாம் தூவணஞ் சேர் மேனியாய் சோமேசா ''

என்பது கதைச் சுருக்கம்.

இவ்வாறு அழகழகான உவமைகளேத் தமிழர் வரலாற்றிலிருந்தே எடுத்துக்கூறிக் குறள்நெறியைச் சின்னஞ் சிறுவர்களும் பயிலுமாறு 133 வெண்பாக்களிலான ஒரு சிறு நூல் யாத்துத் தமிழ் மக்களுக்குப் பரிசளிக் கிருர் சிவஞானமுனிவர்.

யான்மீது செல்பவீனக் கீழே நடந்து செல்பவன் சுண்ணும்பு கேட்டால் கேட்பவனுக்கும் கொடுப்பவனுக்கும் ஆபத்து என்பது தமிழ்நாட்டுப் பழமொழி. ஆணல் இங்குத் தன்னிகரற்ற சிவஞான சுவாமிகள் தன்னே எளிவந்த பெருமானுமாக ஆக்கிக்கொண்டு அப்பழமொழியைப் பொய்யாக்கிக்கொண்டார். மிகப் பெரும் புலவரான சுவாமிகள் கீழ் மட்டத்தி லுள்ள சிறுவர்களுக்குக்கூடச் சோமேசர் முதுமொழி வேண்பா மூலம் இரங்கிவந்து பாடம் சொல்வதைப் பார்க்கிரேம். இது ஒரு விந்தையல்லவா இப்படியாகப் பொறுக்கி எடுத்த 133 திருக்குறன் மாணிக்க மணிகளுக்கு உவமானம் என்கின்ற பொற்குவளேயிட்டு 'சோமேசர் முதுமொழிவேண்பா என்கிற மாணிக்க மாஃயாக்கி தமிழ்த்தாயின் திருமார்பிலே என்றென்றும் சுடர்விட்டுப் பிரகாசிக்கச் சாத்தி அழகுபார்க்கிருர் நம் சிவ ஞான சுவாமிகள். அம்பாளே அன்று முதல் இன்றளவும் ஏன் இனி என்றும் கூட நிகரற்ற அழகொளி சிந்திக்கொண்டிருக்கும் என்பது உண்மை. வாழ்க சோமேசர் முதுமொழி வெண்பா! வாழ்க சிவஞான முனிவர்!!





Mile American translation of the

man but Canarahama charemeter manam an ara Cana

# கம்பராமாயண் முதற் செய்யுள் சங்கோத்தர விருத்தி

புல்லார் செல்வி. பா. கங்கைக், எம்.ஏ. பி.எட்ட (திருச்சிராப்பள்ளி – 620001.)

தண்ட மிற் தோன்றிய தனிப்பெரும் பகுதியான பொதியமலேச் சார்வில் விக்கிரம்சிங்கபுரத்தில் அருந்தமிற்முனிவன் அருள்பெற்ற அருந்தமிற் ஞானமுனிவரின் செந்தமிற்ப் புலமையின் சீர்மையின்ப் பேசுவது தான் இவ்வாய்வுக் கட்டுரை.

துறைசை ஆதீனத் தொல்புகழ் விளக்கான சுவாமிகள் காஞ்சிக்கு எழுந் தருளியபோது அந்நகரத்து வைணவரில் சிலர் கம்பராட்டாழ்வார் கவிதை யிற்போல் சிறந்ததொன்றில்ஃயெனத் தருக்கிக்கூற அவர்களின் செருக்கை அடக்கக் கல்யறிவு மிக்க சிவஞானம் சீறி எழுந்தாலும், சிந்தினமைச் செம்மையாக்கி அறிவின் ஆழத்தைக் கொஞ்சம் மிஞ்சவே புகட்டுகின்றர் அறிவு என்பது இருபக்கமும் கூரான வாள். அந்த வாளேக்கொண்டு தரணி யைக்காக்கப் போர்புரியலாம், ஒருவன் தலேயையும் வெட்டலாம். ஆறை பண்புள்ள சான்ரேர்கள் அறிவரல் நன்மையே செய்வார்கள். இதை சிறுவுவதுதான் சிவஞானமுனிவரின் குறிக்கோள்.

காவியம் படிப்போர்க்கு அறம், பொருள், இன்பம், வீடு ஆகிய பண்பு களே ஒருங்கே தருவது கம்பன் காப்பியம், அவற்றின் நூற்பயனே எடுத் துக் கருத்தழியக் காட்டி, அதையே கவின்மிக்கதாக ஆக்கிய பெருமை முனிவரைச் சார்ந்ததாகும்.

'' நாடிய பொகுள்கை கூடுஞானமும் புகழு முண்டாம் வீடுயர் வழியதாக்கும் வேரியங் கமலே நோக்கு நீடிய வரக்கர் சேனே நீறுபட்டொழிய வரகை குடிய சிலேயி ராமன் ருேள்வலி கூறுவோர்க்கே''

என்ற பாடலே எடுத்துக்கொண்டு

" நாடென்ப நாடா வ**ளத்தன** நாடல்ல நாட வளந்தரு நாடு ''

என்ற குறின ஆதாரம் காட்டி, 'நாடாத பொருள் கைகூடுவதுதான் சிறப்பு நாடிய பொருள் கிடைப்பதில் பெருமையில்லே என்று கம்பனின் கைவண்ணத்தைக் கீழே தள்ளுகிருர். அடுத்த விரையே ஒருபொருள் நாடும்பொழுது அது கிடைக் காமல் வேறு ஒரு பொருள், கிடைப்பதில் மகிழ்ச்சியிருக்காது, ஆகவே நாடியபொருள், கிடைப்பதில்தான் நலன் மிகுதி என்று கம்பனுக்குக் கைகொடுக்கிருர்,

அடுத்து வருகின்ருர், நாடிய பொருள் என்ருலேயே அதில் எல்லாம் அடங்கும்போது ஞானமும் புகழும் உண்டாம் எனவும் வீடுயர், வழியதாக் கும் எனவும், வேரியங்கமலே நேரக்கு எனவும் கூறியிருப்பது, கூறியது கூறல் என்றெண்ணும்படியுள்ளது என்பதால் இவை, நூற்குற்றமெண நுவலுகிருர்.

ஆணும் எல்லாப் பொருளும் என்பதைவிட, தனித்தனியே ஒவ்வொரு பொருளும் என்று சொல்லும்போது அதற்குத் தனிச் சிறப்பு அமைசிறது, இங்கு இராமனுடைய தோள்வல் கூறுவார்க்கு நாடப்படும் பொருள் கைகூடுவதாகிய ஞானமும் புகழும் உண்டாவதாக! வீடுயர் வழியதும் கடைக்க! வேரியங் கமலேயது நோக்கமும் நீடுக! பகைவருடைய சேனே நீறுபட்டொழிய வாகை குடிய்படுக! என வாழ்த்தாக அமைந் துள்ளது எனக் காகுத்தன் கலேநயத்தைக் காட்டுகின்குர் முனிவர்.

நாடிய பொருள் முதலாயவற்றைத் தருகின்ற அருள்வடிவான ஆண்ணல். அவர்க்குரிய சத்துவகுணத்தைச் சிறப்பித்துக் கூருது, நீடிய வரக்கர்சேன் நீறுபட்டொழிய வாகை சூடிய சிஃயிராமன் என்று வீரச் சுவை தோன்றப் பாடியது குற்றமெனக் கம்பணக் காட்டிகிட்டுப், பின் தானே விளக்கங்காட்டும் விந்தையின் சிறப்பைப் பார்ப்போம். பாராங்கல்லாய் இருந்தவள் இராமனுடைய பாதத்தூளி பட்டதும், பண்புடைய பாவையாய் மாறினுளே அகவிகை. அது அந்த முரல்வண்ணனின் கால்வண்ணமன்றே! ''காலால் தேய்த்து கையால் அணேய்பது மனிதத் தன்மை''. ஆலை காலால் அருள்டுகய்து கையால் அழிப்பது கடவுன் துன்மை.

் ஆறு தர்த் தாங்கிய மதனுடை தோன் குள் செறு நர்த் தேய்த்த செல்லு றழ், தடிக்கை?' என்பது திருமுருகாற்றுப்படையில் நக்கீரர் உரை.

் அவ்வன் வாத் தரக்கி போரில், மழைவண்ணத்து அண்ணலின் "

செய ஃக் குறிப்பிடும் கம்பன், மைவண்ணம் என்பது இருள்போன்றகெஞ்ச முள்ள அரக்கி என்றும், இராமபிராணக் குறிப்பிடும் கீலமேகம், அதாவது பிறருக்குப் பயன் தரும் மேகம் என்றும் கூறி, ஒரே கருமைதான் என்ரு லம் செயல் மாறுபாடாக அமைவதைக் காட்டுகின்ருர். இராமாவதாரத்தின் மகிமையே, "துட்ட நிக்கிரசு சிட்ட பரிபாலனஞ் செய்தல்," அதாவது நீமையை, அழித்தல், நல்லவர்க்கு தவுதல். மேலும் ஒன்றைக் கூறலரம் கைகேயியின், தூய, சிக்தைமாறக் காரணம் "அரக்கர் பாவமும் அல்லவர் இயற்றிய அறமும்," ஆகும். அவள் மனம் மாருகிட்டால், இராமன் காடு

and only 2, mos

போகமாட்டான். இராவணன் சீதையைச் சிறையெடுக்கமாட்டான். இராவணனும் அழியமாட்டான். இவையெல்லாம் அரக்கர் செய்த பாவம் என்ருர். சத்துவகுணத்தேர்டு வீரமும் இருந்ததால் அல்லவா அரக்கர் அழிய அதாவது தீமை ஒழிந்து நன்மைபேற முடிந்தது என்று இராம பீரானின் குணங்களேக் குறிக்கின்ருர் முனிவர்.

அடுத்து மீண்டும் ஒன்றைச் சுட்டுகின்ருர். இல்லறம், துறவறம் இம்மை, மறுமை என்பதுபோல் புகழை முதலில் கூறி, ஞானத்தைப் பின்னுல் கூறுவது மரபு. இங்கு ஞானமும் புகழும் என்று முறை பிறழ வைத்தது குற்றமென்று குறிப்பிட்டார்.

கல்கிப்பொருளின் பயன் ஞானம், செல்வப் பொருளுக்குப் பயன் புகழ், கல்கியும் செல்வமும் உடையவனிடத்தே ஞானமும் புகழும் உண்டு என்பது ரிச்சயம். தலேமைபற்றிக் கல்கிப்பொருள் முற்கூறிச் செல்வப்பொருளப் பீற்கூறுதல் மரபாகும் அவற்றின் பயனுகிய ஞானம் புகழ்களேயும் அம்முறையே அமைக்கப்பட்டுள்ளது என்று அமைதியும் அளிக்கின்றுர். இலக்கணத்தில் கொண்டு கூட்டிப் பொருள் கொள்ளல் என்ற முறை உண்டு. அவை செய்யுளில் இடம்பேறும், அம்முறையாலும் அமையப்பெறும் என்று விளக்கங் காட்டியுள்ளார்.

பொருள்கள் பலவாக இருக்க, நாடிய பொருள் என்று ஒருமையில் கூறியது வழுவென்று காட்டிய சிவஞான முனிவர். தம் ஞானத்தால் விளக்கும் விநோதம்தான் என்னே! "இரண்டு கண்ணும் பார்த்தன" என்பது இலக்கணத்தில் சாதி ஒருமை எனப்படும். ஆகவே இவற்றை வழுவமைதியாகக் கொள்ளலாம் என்பார்.

அடுத்து வீடு என்று சொன்னலேபோதும், உயர்வழியதென்றல் மிகைபடக்கூறல் என்னும் குற்றமெனக் குறிப்பீட்டார். இப்படிக் கூறிய முனிவர் அதற்கு அமைதிகாணும் விதமோ அற்புதமானது.

வீடு இவ்வுலக பந்தபாசங்களே எல்லாம் விட்டு வானேர் உலகு புகுவது, உயர்வழி என்பது அதற்கும் மேற்பட்டுத் துன்பநியினேக் கடந்து செல்லும் உயர்ந்த வழியினேக்கொண்ட ரித்திய பரம்பதம். அங்கிருப்பவர் கள் ரித்திய குரிகள் எனப்படுவர். வாலி மோட்சம் என்ற பகுதியில் கம்பன் காட்டுவான், 'வானுக்கு அப்புறத்து உலகன் ஆணன்" என. அகணுல் வானுக்கு அப்புறத்து உயர்மேறி ஆகும் எனக் கொள்ளலாம். வள்ளுவனும் "வானேர்க்கு உயர்ந்த உலகு" என்று குறிப்பிடுவதாலும், வீட்டு நெறி வேறு. வீட்டுயர் நெறி வேறு எனப் பிரித்துக் கொள்ளவேண்டும் என்றுர்.

வேரி என்ருல் தேன். தேனில்லாத கமலம் இருந்தால் அல்லவா அதை வேறுபடுத்திக் காட்டவேண்டும். வேரியங் கமலம் என்று கூறியது வழுவல்லவா? என வினவுகின்ருர். அவரே பின்னர் அமைதிகாண, வேறு ஞாயிறு இல்லாதபோது செஞ்ஞாயிறு என்று இலக்கண் நூலார் கூறுவது பொருந்துவதுபோல இங்கும் வேரியங்கமலம் எனலாம் என்ருர்.

41

கம்ல குடிகொண்டுறையும் என்னது கடைக்கண்ணுல் சிறீது பார்க்கும் என்பதுபட சோக்கும் என்றமையால் அற்பச் செல்வமெய்தும் எனப் பொருள் தருதலின் சிறப்பில்ல எனுங் குறையைக் கம்பனிடம் செம்மைப் படுத்த சிவஞான முனிவர். பார்வை என்பது, சாதாரணமாக அனேவரும் பார்ப்பது. கோக்கு என்பது ஒன்றை உற்று கோக்குதல் சிறிதே ஆனுலும் அங்கே உணர்வு செல்லுதல் என்னும் கருத்துப்படகம்பன் கூறுவான். விசுவாமித்திர முனிவர் யாகம் முடித்து மிதிலே நகர் வீதியில் செல்லும் இராமனைய அண்ணலும் கன்னி மாடத்தில் இருக்கும் சீதையாகிய அவளும் கோக்கியது ஒரு சிறிதே.

'' எண்ண, அரு நலத்கினை இனேயள் நின்றுழி கண்ணெடு கண் இணே கவ்வி, ஒன்றை ஒன்று உண்ணவும் நிலேபெருது உணர்வும் ஒன்றிட அண்ணலும் கோக்கிணுள் அவளும் கோக்கிணுள் ''.

என்று அழகுறக் காட்டுகின்ருர். வள்ளுவரும் "யான் கோக்கின் ஙிலம் கோக்கும்" என்று காதலர் கோக்கினக் காட்டுவார். அப்படிக் கமிலயின் கோக்குப்பட்டவர்கள் இம்மை மறுமையில் பெருவளம் பெற்றுத் திரு வொடும் வாழ்வர், என உள்ளுறையாக அமைந்துள்ளது எனக் கம்ப சூத்திரத்தின் கவிநயத்தைக் காட்டுவார்.

நிஃபேறின்றி அழிவுறும் அரக்கரை நீடிய வரக்கர் என்றல் பொருந்தாது என்பார்.

பின் இராவணன் இந்திரசித்தனின் நீண்ட பெரிய தவத்தினேக் குறிக்கும் என்ருர். கம்பன் காவியத்திலேயே அரக்கர் வரத்திணப்பற்றிக் குறிப்பிடும் இடங்களான இராவணன் வதைப்படலத்தில் ஒரு பாடலில் அவன் தவத்தைக் காட்டுவான் கம்பன்.

'' முக்கோடி வாழ்நாளும் முயன்றுடைய பெருந்தவமும் முதல்வன் முன்நாள் எக்கோடி யாராலும் வெலப்படாய் எனக் கொடுத்த வரமும் ''

என்றும், கும்பகர்ணன் வதைப்படலத்தில் இராவணன் இலங்கைக்கு மீண்டபோது அவன் நிலேயைப் பேசுவான் கம்பன்.

்வாரணம் பொருத மார்பும், வரையிண எடுத்த தோளும் நாரத முனிவற்கு ஏற்ப நயம்பட உரைத்த நாவும் தார்அணி மவுலி பத்தும் சங்கரன் கொடுத்த வாளும் வீரமும் களத்தே போட்டு, வெறுங்கையோடு இலங்கை புக்கான் ''

என்று அவன் வாயிலாகவே அரக்கர் பெற்ற வரத்தின் பெருமையினக் கூறி, நீடிய வரக்கர் பெற்றது நீண்ட தவத்தின்யுடைய அரக்கர் என அமைதி காட்டுவார். அரக்கர் என்வே அமைந்திருப்பச் சேனே என்றல் மிகையாகும் என்றுர். இதற்கு அமைநிகொள்ள வேண்டுமாகுல், இராமன் எதிர்த்தவர்களேயும் தியவர்களேயுமே அழித்தான். கண்ணகி மதுரையை கோக்கித் தியை ஏவியபோது தித்திறந்தார் பக்கமே சேர்க என்றுள். திருஞான சம்பந்தப்பேருமான் மதுரையில் தங்கியிருந்த திருமடத்தில் சமணர்கள் தியிட்டனர். அதை அறிந்த சம்பந்தர் அதற்குக் காரணமான மன்னனிடத்தில் தியை ஏவியபோது "பையவே சென்று யாண்டியற்காகவே" என்றுர். இலக்கணநாலில் மேற்குப்பை என்பது மெல்வினது குப்பை என்பதுபோல அரக்கரது சேனே என ஒன்றன் கூட்ட மாகிய தற்கிழமைப் பொருள்பட உரைக்கப்பட்டது என்று அமைநிகாட்டுவார்.

நீறுபடவென்னது நீறுபட்டொழிய என்றது மிகையென்று கூறிய முனிவர், அதற்கு அமைதி கூறுமுகமாக நீறுபட்டது என்றுல், நெருப்பில் வெந்து நீருன பீன் பழைய பெயர் கூறுவதில்லே. நீறு, பொடி, சாம்பல் என்றுதான் கூறப்படும். அப்படி அழிந்தவர்கள் மீண்டும் உய்ந்து வராமல் இருக்க ஒழிய என்று குறிப்பிடுகின்றுர் என்றுர்.

நீறுபட்டொழிந்த பின் வாகை சூடுதலேயொழிய வாகை சூடல் என்றல் வழுவெனக் காட்டிய முனிவர் பின் அமைதிகாணும் முறையால் வெற்றி பெற்றவர் வாகைத் தொடையைச் சூடுவது மரபு. பல பொருள் ஒரு சொல்லாய் நிற்கும் வாகை என்பது சூடிய என்னும் விண்யால் இங்கு மாலேயை உணர்த்திற்று. சூடிய என்னும் பெயரெச்சம் சில என்னும் பெயரோடு முடிந்தது.

சிவபெருமான் அடிடேகப் பிரியன். திருமால் அலங்காரப் பிரியன். ஆகவே மாஃ சூடுதல் என்பது திருமாலாகிய இராமனுக்குகந்தது. எல்லே யில்லாப் பேராற்றல் படைத்தவன் இராமன். அதனுல் தன்னுடைய வலி மைக்கு நீடிய அரக்கரைவென்று வாகைசூடுவது பெருமையில்லே என்று தாம் பெற்ற வெற்றியின் வாகையைச் சிலக்குச் சூடி னுன் என்று குறிப் பிடுகின்ருர்.

பரமாத்திரம் முதலிய ஏனேய படைகள் இருப்பச் சிஃயிராமன் என ஒன்றஃ யை கூறுதல் சிறந்ததில் ஃ என்று காட்டிவிட்டு, அதற்கு அமைதி யாக வில்லிஞன் என்று கம்பரே இராமணக் குறிப்பிடுகின்ருர். எத்தண் ஆயுதங்கள் இருந்தாலும் கோதண்ட ராமன் என்று சிறப்பொடு பேசப் படுவது சிஃதான். அதலைம் சிஃயிலுல்தான் ஏனேய அம்புகளே விடுதலும் நடைபெறும் அதலுல் சிஃயிராமன் என்றது பொருந்துமெனக் கூறி விளக்குகின்றுர்.

இராமனுக்கு அனந்த நற்குணங்கள் இருக்க, தோள்வலி ஒன்றையே கூறுதல் கிறப்பில்ல என்று கூறுகின்ருர், அதற்கு அமைதி கூறுமுகமாகக் கூறப்படுவது; இராமாவதாரத்தின் கிறப்பினே வெளிப்படுத்துவதே இராம னுடைய கோள் வலிமைதான், பாலகாண்டத்தில் இராமனுடைய மேனி யழகைக் குறிப்பிடும் இடத்தில், " தோள் கண்டார் தோளே கண்டார் தொடுகழல் கமலம் அள்ள தாள் கண்டார் தாளே கண்டார், நடக்கை கண்டாரும் அஃதே வாள் கொண்ட கண்ளூர் யாரே, வடிவினே முடியக் கண்டார் ஊழ் கொண்ட சமயத்து அன்னுள் உருவு கண்டாரை ஒத்தார்"

என அவனுடைய தோள்வலிமைதான் முதன்மை கொடுத்துச் சிறப்பிக் கப்படுகிறது. அதனுல் தோள்வலி கூறுவார்க்கே என்பது போருந்தும் என அமைதி காட்டுகின்ருர்.

மன, மொழி, மெய் என முப்பொறிகளுள் ஏனேயவற்றை ஒழித்துக் கூறுவார்க்கென் ஒன்றைமட்டும் சொல்வது சிறப்பில்லே எனச் சிந்திக்க வைத்த சிவஞான முனிவர் பின் வழிபடும்போது, மனத்தால் வழிபடுபவ னுக்குப் பயன் அவனுக்கு மட்டுமே கிடைக்கும். வாயால் கூறும்போது அதன் பயன் மற்றனேவர்க்கும் கிடைக்கும். எனவே கூறுதல் என்பது போருத்தமுடையதே என்று தன் ஞான மெய்யறிவை கீலேகாட்டுகின்றர் முனிவர்,

இன்னும் முதல் பாட்டில் நீறுபட்டு ஒழியவென அமங்கலச் சொல்ல வைத்தல் வழுவென்ளுர். நீறு என்பது திமைகளே அழிக்கப் பயன்படுவது, தீச்சமயஞ் சார்ந்த பாண்டியனே மீட்டது திருநீறு. அந்தப் படுகத்தில் ஞான சம்பந்தர் திருநீற்றின் பெருமையினக் கூறுவார்.

்பட் மந்திரமாவது நிறு வானவர் மேலது நிறு சுந்தரமாவது நிறு துதிக்கப் படுவது நிறு தந்திரமாவது நிறு சம்பத்தி லுள்ளது நிறு செத்துவர் வாயுமை பங்கள் திரு ஆலவரயாள் திரு நீறே''

are find to an in name to

மேலும் பகைவர் அழிவு. மற்றவர் வெற்றி, அதனைல் அரக்கர் அமங்கலம். இராமனுக்கு மங்கலம், ஆகவே அரக்கர் சேனே நீறுபட்டொழிய என்றது இங்கு மங்கலமேயாகும் என. குற்றமுடையதாகக் காட்டிய கம்பநாட்டாழ் வரரின் கவித்திறத்தை மங்கலமுடைய தாகவே காட்டும் அழகு வியுப் பன்ரே!

அறிவு, மெய்யறிவு என்பவை இரண்டுவகை. அறிவு நிரம்பிய ஒரு சமுதாயத்தாரைச் சந்திக்க நேர்ந்தபோது மெய்யறிவு கொளுத்தியவர்தான் சிவஞான முனிவர். அறிவு நிறைவுடையதல்ல, குறைவுடையது. அதனே மெய்ப்பிக்க. கற்ளுர்க்கிதயம் களிப்படையும் எனப் போற்றப்பட்ட கம்பநாட்டாழ்வாரின் இராமாயணச் செய்யுளேயே கூறையுடையதாகக் காட்டினர்.

பீன் தமது கிவஞானமேனும் மெய்யறிவின் மேன்மைகொண்டு அதை, ரிறைவுடையதாகச் செம்மைப்படுத்தினர். இந்தகைய பேராற்றல் எவருக்கும் அமைவது எளிதல்ல; மெய்யறிவுடைய துறைசை ஆதினத் தொல்சீர் புகழுடைய சிவஞான முனிவராம், செந்தமிழ்ச் செம்மலுக்கே இயலும்!

\*\*\*\*

சிவமயம் இருக்கிற்றம் பலம்,

many cases and all the comment of th

# காஞ்சிப் புராணம்

வித்துவான். வி. சா. குருசாபி தேசிகர், எம். ஏ., (முதல்வர், தருமை ஆதீனப் பல்க‰க் கல்லூரி, தருமபுரம்.)

to the first and the state of the first of the state of t

தமிழுலகிலும் சமய உலகிலும் தனியிடம் பெற்று விளங்கும் பெருமை பெற்றவர் மாதவச் சிவஞான போகிகள். வட நூற் கடஃலயும் தென்தமிழ்க் கடஃலயும் நிலகண்டுணர்ந்து இம்முனிவர் பிரானின் படைப் புக்கள் சமிழ் மொழிக்கு ஆக்கம்தந்து விளங்குவனவாகும். இம்முனிவர் இயற்றிய இனிய சாத்திர உரைநூல்களும் இலக்கண இலக்கியத் தருக்க நூல்களும் மொழிபெயர்ப்பு நூல்களும் அளவிடீற்கரிய பெருமை உடையன.

சிவஞான முனிவர் தம் உரைநூல்களில் கிவஞானபோதப் பேருரை சிற்றுரைகள் சிறந்து விளங்குதல்போல அவர் தம் இலக்கியப் படைப்புக் களில் காஞ்சிப்புராணம் சிறந்து விளங்குகிறது.

சமயு உலகில் புலவர்கள் பலராலும் இந்நூற் செய்யுட்கள் கையாளப் பெற்று வருவது அனேவரும் அறிவர்,

இலக்கிய நூலுக்கு அமையவேண்டிய கற்பண்கள் அணிநலங்கள் சிறந்த கருத்துக்கள் அணத்தும் நிரம்பிய அழகிய படைப்பாய்க் காஞ்சிப் புராணம் விளங்குகிறது,

( का है) तरंग ।

## காஞ்சித்தலம் :

தமிழக வரலாற்றில் சிறப்பிடம்பெறுவது காஞ்சிபுரம். தொண்டை நன்னுட்டின் தலேநகராகவும் பல்லவ மன்னர்கள் இருந்து அரசாண்ட சிறப் புடையதாகவும் வரலாற்றுத்துறையில் இந்நகர் பெருமை உடையதா யிலங்குவதோடு சமய உலகிலும் பலவகைப் பெருமைகளேயும் படைத்த தலமாகக் காஞ்சிபுரம் விளங்குகிறது.

''வையக மெல்லாழ் கழனியா வையுகத்துச் செய்ய நிலமே நாற்றிசையின் தேயங்கள் செய்யகத்து வான்கரும்பே தொண்டை வளநாடு வான்ககும்பின் சாறே அந்நாட்டுத் தலேயூர்கள் - சாறட்ட கட்டியே கச்சிப் புறமெல்லாம் - கட்டியின் தானேற்ற மான சருக்கரை மாமணியே ஆனேற்ருன் கச்சி யகம் '' என்னும் பழம் பாடல் காஞ்சிபுரத்தின் பெருமையை நன்குணர்த்தும். அன்னே காமாட்சி இறைவனளித்த இருநாழி நெல்கொண்டு முப்பத்திரண்டு நல்லறங்களேப் புரிந்து அப்பெருமானே ஆகம விதிப்படி பூசித்து வளத் தழும்பும் தனத்தமும்பும் உறச்செய்த சிறப்புடையது காஞ்சியுரம்.

சிறுத்த தலங்களாக **எண்**ணப்படும் ஏழு முத்தித் தலங்களில் இத் தலமும் ஒன்ருகும்.

சிவஞான சுவாமிகள் இத்தலத்தில் தங்கியிருந்த காலத்தில் இத்தல டராணத்தை அருளிஞர்கள்.

## காஞ்சிப் புராணம்:

புராணம் என்ற சொல்லுக்குப் பழமையான வரலாறு என்புது பொருள் காஞ்சிபுரத்திற்குப் பெருமை சேர்க்கும் அருள்மிகு கச்சியேகம்பர் சிறப்புக்களேயும் இத்தலத்தைச் சூழவுள்ள தலங்களின் பெருமைகளேயும் முனிவர் இந்நூலில் கூறியுள்ளார். காஞ்சிப்புராணம் இருவாவடுதுறை ஆதீனத்து அடியவர்களாக விளங்கிய மாதவச் சிவஞான யோதிகளாலும் கவிராட்ச கச்சியப்ப முனிவராலும் இயற்றப்பெற்றுள்ளன. சிவஞான முனிவர் அருளிய காஞ்சிப்புராணம் முதற்காண்டம் எனவும் கச்சியப்பர் இயற்றிய புராணம் இரண்டாம் கண்டம் எனவும் கூறப்படும்.

## இத்தூற் இறப்பு பூர்க்க விள்ள விளிக்கியில் விளிக்கியின் இத்தூற்கு இறப்பு பூர்கியின் விளிக்கிய விளிக்கிய விளிக்கிய இத்தூற் இறப்பு பூர்க்க விள்ளவர் புகியிக்கிய மண்டும் பூர்க்கிய முகியில் முகியில

சிவஞானமுனிவர் அருளிய காஞ்சிப்புராணம் 2742 பாடல்களேக் கொண்டது. தொண்டைநாட்டின் சிறப்பு, காஞ்சிபுரத்தின் பெருமைகள், அந்நகரிலுள்ள ஆலயங்களின் வரலாறுகள் ஆகியவற்றைக் தெள்ளிதின் விளக்குவது.

சமய வரலாறுகளில் இடம்பெறும் புராணச் செய்திகள் அனேத்தை யும் உள்ளடக்கியதாக இந்நூல் முனிவரர் குழுதியுள்ளார்

தலபுராணங்களில் கோயிற்புராணம் விருக்கரசலபுராணம் கூடம்ப வனபுராணம் முதலியன் சிறந்து விளங்குதல்போலக் காஞ்சிப்புராணமும் பலராலும் போற்றிப் பயிலப்படும் நாலாகும் எனலாம்.

சேக்கிழார் அருளிய திருத்தொண்டர் புராணம் எனப்படும் பெரிய புராணம் நாயன்மார்களின் பழமையான வரலாறு கனேக்கூறும் நூலர்பிருத்த லோடு. திருமுறைகளில் சிறப்பேடம் பெற்று விளங்கும். தேவர்ரத் திருப்பதி கங்கள் பலவற்றின் வரலாறுகளேயும் அவற்றின் உட்பொருள்களேயும் அறிதற்கு இன்றியமையாத துணே நூலாகவும் விளங்குதல்போலச் சிவஞான முனிவரின் காஞ்சிப்புராணம் சித்தாந்த சாத்தரங்களின் சிறந்த கருத்துக்களே எனிதில் உணர்ந்து கொள்வதற்குச் சிறந்த தூண்பர்க் கிளங்கு சிறது

#### புகழ்பெற்று ப்டிடல்கள் : சர்ப்படு க்கிற்று செல்ல கட்டமட்டன்ற பிறும் விரும்க

காஞ்சிப்புராணத்தில் சிவஞான முனிவர் அருளிய நால்வர் துதிப் பாடல்கள் சமய அன்பர்கள் பலராலும் ஓதப்பேறுவன. சேக்கிழார் துதிப் பாடலும் திருக்கூட்டத்தார் சிறப்புக் கூறும் பாடலும் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தின் முகற்பெருங்குரவர் தோத்திரமும் பலராலும் ஓதி மகிழ்வன வாகும்,

## சாத்திரக் கூதத்துக்கள் :

திவஞான சுவாமிகள் சைவசித்தாந்த சாத்திர நூல்களில் ஆழ்ந்த புலமையுடையவராகவும் அழுந்திய பற்றுடையவராகவும் இருந்தமையால் பாடல்கள் பலவற்றிலும் சைவசித்தாந்த நறுமணம் வீசக் கரணலாம்.

்.மாயாகாரிய உருக்களாகிய கல் செம்பு ஆகியன எம்பிரான் வடி வங்களாக விளங்கும்போது, அருள்மயமாய்ப் பலராலும் வழிபடப்-பெறுதல்போல பேயனேன் பிதற்று வனவாகிய இந்நூல் கச்சியேகம்பர் பெருமை அடங்கப்பேற்றிருத்தலால் பலராலும் பேரற்றப் பெறும்' எனக் கூறும் அவையடக்கச் செய்யுளிலிருந்தே சாத்திர விளக்கங்கள் பலவற்றைத் கேரிவிக்க முற்பட்டுவிடுகிருர் சுவாமிகள்.

## வாக்கும் ப்புக்க ம். பல் நகர்கு வர வான்றப்படுகளை பரிக்கும் நடிக்குவு

உயிர்கட்குச் சிவஞானம் மேவிட்டு மலரோய் நீங்கியும் அவ்வாசனே அவர்களேத் தாக்குதல் போல நந்திமலேயில் பெய்த பெருமழை நின்ற பின்பும் மரங்களின் இலகளில் தேங்கிய மழைகீர் சிறு திவலேகளாகச் சிந்தின என்கிருரி முனிவர்.

'' போதம்மே லாகப் பண்டே புல்லிய மலநோய் தீர்ந்தும் வாதணே தாக்கு மாபோல் மழைப்பெயல் மாறித் தீர்ந்துங் காதல்செய் துறையும் புள்ளும் மாக்களும் கவன்று நெஞ்சம் நோதக மரங்க ிளல்லாம் நுண்துளி துவற்றும் மாதோ ''

## த வாடுக்கு கொடுக்கு இன்றைய விழுப்படு வியது வரிக்குறு என்று மாற்கு விறு வின்கள் செய்தவனே அடைதல் விறை விறை இன்ற விறைக்க பாரை உள்ள

வெவ்வேறு இடங்களில் செய்த வினேகள் ஓரிடத்தில் செய்தவன் ஒருவினபே சென்றடைதல்போல வெவ்வேறு இடங்களில் தோன்றிய அருவிகள் பாலியாருகிய ஓரிடத்து அடைந்தன என்கிருர் ஆசிரியர்.

" பாரிடங் குழித்து வீழும் பல்வயின் அகுவி யெல்லாம் ஓரிரும் பாவி யாற்றின் ஓநங்குசென் றணேயும்தோற்றம் சீரிய புவளத் தோறஞ் சிதறிய வீணேக ளெல்லாம் ஓரிடத்தொருவன் றன்பால் உடங்குசென் றறுதல் போலும் "

### நவந்தருபேதம் :

இறைவன் ஒருவனே உயிர்களே உய்வித்தற்பொருட்டுச் சிவம் சத்திர நாதம் விந்து சதாசிவுள், மகேசுரன், உருத்திரன் திருமால் பிரமன் என்னும்

the desirence in a discours works

ஒன்பதுவகைப்பட்ட பேதங்களாய் நிற்றல்போலப் பாலியாறு ஒன்றே வயல்கள் செழித்தற் பொருட்டுப் பற்பல கால்களாகப் பிரிந்து செல்லும் என்கிருர் ஆசிரியர்.

" ஓருவளுகிய சிவபிரான் உலகுமி ரளிப்பக் கருணே கூர்ந்துமுன் நவந்தரு பேதமும் காட்டுந் திருநி கர்ப்பஓர் பாலியே வயல்வளம் செழிப்பப் பெருகு தண்புளல் பற்பல கால்களாய்ப் பிரியும் ''

(நாட்டுப் 65)

### ஒருநெறிய மனம் :

சிவஞானிகள் ஐம்போறிகளின் வழியாகச் செல்லுகின்ற அறிவை அடக்கிச் சிவத்தைக் காணும் ஒரேநெறியில் செலுத்து தல்போல உழவர்கள் பல மடைகளில் போகாதபடி ஒதுக்கி ஒரே வழியில் வயல்களில் நீர் பாய்ச்சுவார்கள் என்பார் முனிவர்.

பொறிகள் ஐந்தையும் புறஞ்செலா தடக்கிஓர் நெறிக்கே குறிகொ ளும்படி செலுத்துபே ராளர்தம் கோள்போல் பிறிவு றும்பல மடைகளில் பிழைத்திடா தொதுக்கிச் செறித கும்புனல் முழுவதும் அகன்பணே செறிப்பார்.

## உடல் பொருள் ஆவி:

திருவருள் விளங்கப்பெற்ற பின்னர் உடல் பொருள் முதலியவற் றைக் கொடுத்த இறைவனிடத்திலேயே ஒப்புவித்து விடுதல்போல உழவர் கள் வயல்களில் பாய்ச்சிய நீரை முன்வந்த கால்வாய்களின் வழியே வடிப் பர் எனக் கூறுவார் யோகிகள்.

> அஞள்வி ளங்கலும் உடல்பொருள் ஆதியபந்தம் தரும்அ வன்புடை யெய்துறக் கொடுத்திடும் தகைபோல் பெருக யாத்தநீர்க் கலங்கல்போய்த் தெளிந்தபின் முழுதும் மருவு கால்வழி வடிந்துறக் கவிழ்ப்பர்கள் மள்ளர்.

### பிராரத்த கன்மநிக்கம் :

உடலே விட்டு உயிர் நீங்கியபோது ஊழ்வினேயாகிய பிராரத்த கன்ம மும் நீங்குவதுபோலக் கடா வடியின்போது வைக்கோலே விட்டு நெல் நீங்கி யதும் உழவர் கடாக்களேப் பிணேயிலவிட்டு நீக்குவர் என்றும் நெல் தூற் றும்போது பற்றற்ற பெரியோர்களே விட்டு ஐம்பொறிகளின் சேட்டைகள் நீங்குவதுபோல நெல்லேப் பதர்கள் நீங்கும் எனவும் கூறுகிருர் ஆசிரியர்.

> உடலின் ஆவி பிரிந்தென ஊழ்விணத் தொடர்பு நீங்குவ தொப்பத் தொகுத்தநெல் படலே வையினில் நீங்கப் பகட்டினம் அடைய வும்தொடர் நீங்கி அகலுமால்

வைய கற்றி வளியெதிர் தூற்றலும் பொய்ய கன்றவர் ஐம்பொறி போதல்போல் கைய கன்று கழிவைப் பொடி யொடும் ஓய்யெ னப்பதர் அப்புறத் தோடுமால்.

#### வினப்பயன் விடாது :

இடையர் குலப் பெண்கள் தயிர் கடையும் ஓசைக்குப் பயந்து ஓடித் தாழம்புதரில் ஒடுங்கிய முயலேக் கடல் ஒலி அச்சுறுத்தும் என முல்லே நெய்தல் திணமயக்கத்தைக் கூறும், 'கடுங்கருமத் தொடர் அந்தோ யாங்குறினும் விடாதென்னக் காட்டும், ஆசிரியரின் கற்பனேயில் (நாட்டுப் 136) சரத்திர மணம் கமழ்வதை அறியலாம்.

#### சைவ சமயமே சமயம் :

சைவ சமயத்தை அறியாது பிற சமயங்களேயே நல்லன என்று கொண்டிருந்தவர்கள் சைவ சமயத்தை அடைவாராயின் தாங்கள் எண்ணி யது தவறென உணர்ந்து தங்களேத் தாங்களே இகழ்ந்து கொள்ளல்போலத் தேவருலகமே சிறந்தது என்று கருதியவர்கள் காஞ்சியைக் கண்டபின் நாணமுற்றுத் தங்களேத் தாங்களே இகழ்ந்து கொள்வார்கள் எனக்கூறுகிருர்.

" இந்நகர் நோக்குந் தோறும் இமையவர் தமது நாடு நன்னர்என் றிருந்த தம்மைத் தாங்களே நாணி வைவர் முன்னெரு சமயத் தன்ணப் பொருளென முற்றி நின்ரூர் பின்னர்வான் சைவம் எய்தப் பெறின் அவர் பேசுமாபோல்.

## நிமித்த காரணன்:

காரியமாக உள்ள பொருளுக்கு மூன்று காரணங்கள் இருத்தல் வேண்டும் என்பது சியதி. அக்காரணங்கள் முதற்காரணம், துணேக்காரணம், ரிமித்தகாரணம், இவற்றுள் காரியமாக இருப்பதற்குரிய மூலப்பொருள் முதற்காரணம். ஏன்யவை காரியமான பின் அப்பொருளிடமிருந்து பிரிந்து ரிற்கும். உதாரணம் – குடம் என்ற காரியத்திற்கு மண் முதற்காரணம். தண்டசக்கரம் துணேக்காரணம், குயவன் சிமித்தகாரணம்,

உலகமாகிய காரியத்திற்கும் இதுபோல மாயை முதற்காரணம் இறைவனது சக்தி துணேக்காரணம். இறைவன் கிமித்த காரணன்.

உலகைப் பார்க்கும் ஒவ்வொருவரும் அதனிற்பிரிந்திருக்கும் து 'ணக் காரணம் ரிமித்தகாரணங்கள் இருப்பதாகவே எண்ணுவதில்'ல: அதனுல் தான் இறைவனே உலகிற்கு , ரிமித்தகாரணன் எனச் சமய நூல்கள் வற்புறுத்தி நமக்கு இறையுணர்வைத் தோற்றுவிக்கின்றன.

காஞ்சிபுரத்தின் மதில்களில் பகைவர்கள் வந்தால் அவர்களே அறிந்து தாக்கும் தானியங்கு பொறிகள் வைக்கப்பட்டுள்ளன. அவற்றைச் செய்து வைத்தவன் சிற்பி. அப்பொறிகளேக் காண்போர் சிற்பியின் செயல் திறின் அறிந்து பாராட்டுவதைக் கண்ட முனிவர், பல உயிர்களின் உடம்புகளேயும் படைத்து நடத்த நிமித்தகாரணன் ஒருவன் இருக்கின்ருன் என்று அறி தற்குச் சிறந்த சாட்சியாக அப்பொறிகள் உள்ளன என்று கூறி உலக இயக் கங்களுக்கு இறைவனே நிமித்தகாரணைகு இருந்து செய்விக்கின்ருன் என்று தெரிவிக்கிருர்,

ச சிருந்து கூறு வருட்டும் இரு விடியில் அமையாகிறும். இரு நாக்கும். இது ப்படலம் 43) அருந்து இருந்து இந்து இருந்தில் இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்த

#### 

நாம்செய்த விணகளின் பயின நாமே அனுபவிக்கவேண்டும் என்பது விநி, காஞ்சிபுரம் திருவீதிகளில் வாழும் மகளிர் ஊடற்காலத்தில் தங்கள் அணிகலன்களப் பறித்து எறிகிருர்கள், அவ்வணிகலன்கள் சிதறிக் கிடக் கின்றன. அவற்றில் பதித்த மாணிக்கம் முதலிய மணிகளும் உதிர்ந்து கிடக் கின்றன. ஊடல் நீங்கியபின் அவர்கள் எழுந்து நடமாடும்போது அவர்கள் வீசி எறிந்த அணிகலன்கள் அவர்கள் கால்களேயே உறுத்துகின்றனவாம். இதனேத் தாங்கள் செய்தவின தங்களேயே வருத்துதலுக்கு எடுத்துக்காட் டாகக் கூறிக் கற்பினேயிலும் சாத்திரக் கருத்தை நமக்கு அறிவுறுத்துகிறர் முனிவர்,

பெடரிய போரும்பாக போது முறிய செற்பாக (நாரப்படலம் 88)

## **க**ற்ப**ோ** வளம்:

கவிதைக்குச் சுவைதருவது கற்பீன. காஞ்சிப்புராணத்தில் ாம்மைக் கவரும் கற்பீன்கள் பல உள்ளன. செய்திகளே உள்ளவாறே சொல்லாது அணிநலங்களோடு அழகுறத் தெரிவிக்கும் நூலாசிரியரின் படைப்பாற்றில அறிதற்குச் சில எடுத்துக்காட்டுக்கினக் காண்போம்.

## மழைச் சிறப்பு :

ந்தி மல்யைச் சூழ்ந்துள்ள மழை மேகம் வானவில்லத் தோற்று வித்து இடித்துப் பெருமழை பெய்தது எனக் கூறவந்த ஆசிரியர், வெண் மேகம் கடலிடைச் சென்று நீர் பருகும்போது அக்கடலிடையே விளங்கும் வடவைத் தீயையும் உடனுண்டது என்றும், அத் தீ, மேகங்களின் வயிற்றைக் கருக்குதலால் அதனே வானவில்லாக உமிழ்ந்தன என்றும், மீண்டும் அத் தீ தங்களே எதிர்த்தால் அதனே உண்போம் என்று அச்சுறுத் துவது போல இடி இடித்தன என்றும், தம்மைச் சுட்ட அத்தீயின் இனங்களேயே அழிப்போம் என்று வேள்வித்தீ, சிவபிரான் கையில் ஏந்திய தீ ஆகியனவற்றை விடுத்து ஏனேய தீக்களே அழித்தன என்றும் தன் வெற்றிப்புகழ் வெளிப்பட முல்லே மலர்களேயும் இந்திரகோபங்களேயும் தோற்றுவித்தன என்றும் கூறும் பகுதிகளில் கற்பனே மணப்பதைக்காணலாம்.

#### பாலியாறு:

நந்திமலேயில் தோன்றிய பாலியாறு தொண்டை நன்னுட்டுக்குப் பல்வகை வளங்களேயும் தந்து முடிவில் கடலோடு சென்று கலப்பதை முனிவர் கற்பணே கலந்து நமக்குக் காட்டுகிருர்.

்மேகமாகிய அரசன் பாலி நடுயாகிய புதல்வனே நக்கு மலேயில் இளவரசுகுக முடி-குட்டிக் குறுகிலமன்னரை வென்று குற்றமற அரசாளுக எனக்கூறி விடுத்தனன் என்றும், அந்நதி போர்க் கோலம் பூண்டு ஐவகை கிலங்களேயும் அடைந்து வாகை புனேந்து கடலரசன் முத்து மணி முதலிய வற்றைத் திரைப்பொருளாகத்தர அவஇேடு நட்புகொண்டனன் என்றும் கூறும் பகுதிகள் படிப்போர்க்குச் சுவையூட்டுவனவாகும்.

நாட்டுப்படலம் 13-30

### களே பறித்தல் :

மருதநில வளம் கூறும் பாடல்களில் உழவர் நீர் பாய்ச்சுதல் பயிரிடல் நாற்றுநடுதல் முதலிய செயல்களே முறையே கூறும் பகுதிகளில் களேபெடுத் தலேக் கூறவரும் கவிஞர் பின்வரும் சிறந்த கற்பினயோடு கூறும் பகுதி இன்பமளிக்கிறது.

வயல்களில் முகோத்த தாமரை குவளே ஆகியனவற்றை கெற்பயிருக்குக் களேகள் என வேரோடு பறித்து வயல் வரப்புகளில் மகளிர் இடு கின்றனர். தாமரை தன்கோப் பறிக்கும் மகளிர் கைகளேச் தண்டி லுள்ள முள்ளால் இடரிழைக்கின்றன. இங்குத் தமக்கு இடர் செய்வார்க்கு எவர் இடர் இழைத்திடார், எனக் கேட்குங் கவிஞர் அல்லித்தண்டுகள் அத் தகைய இடரிழைக்கும் ஆற்றல் இல்லாதன, அவை பாம்புகள்போலப் பொய்த்தோற்றம் காட்டித் தம்மைப் பறித்த மகளிர்க்குத் தம்மாலியன்ற வகையில் அச்சத்தை ஊட்டின எனக் கூறுமிடத்தில் சிறியரும் தம்மினும் தீங்கிழைப்பாரே எனக் கூறுகிருர் ஆசிரியர்.

இவ்வாறு தொடுமிடமெல்லாம் கற்பின ஊற்றெடுக்கப் பாடிய கவிஞர் நகரப்படலத்தில் கற்பினையின் எல்லேக்குச் சென்று தம் கைவண் ணம் காட்டுகிருர்.

### முத்துமால் சிரிக்கிறது :

நகரப் படலத்தில் மக்களின் வாழ்விடங்களேச் சொல்லும் பகுதியில் பரத்தையர் வீதி வருணணே வருகிறது. பரத்தையர் அணிந்த முத்து வடங் கள் வணிகர்கடை வீதிகளே நோக்கி நகைக்கின்றன எனக் கூறும் பகுதி யைப் படிப்போர் அணேவரும் நகைப்பர் எனலாம்.

பரத்தையர் ஒருநாள் விற்றுவிட்ட தம் உடலே மீண்டும் தம்முடையதாகவே கொண்டு மற்றை நாளிலும் அதனேப் பிறர்க்கு விற்கும் திறமையையும், வணிகர்கள் விற்றபொருளே மீண்டும் தம்முடையதாகக் கொள்ளாது பொருளே இழக்கும் திறமை இன்மையையும் கண்டு பரத்தையர் கழுத்தில் அணிந்த முத்துமாலேகள் வணிகரைநோக்கிச் சிரிக்கின்றன எனக் கூறுகிருர் முனிவர்.

#### சிவனுக்குச் சிறை:

சைவ மடாலயங்களில் வாழும் சைவ மாதவர்கள் சிவபிரான் செய்த குற்றத்திற்கர்க அவரையே சிறையில்அடைத்து மகிழ்கின்றனராம். காமனே முனிந்து நீண்ட சடைமுடி தரித்துக் கல்லாடைபு‱ந்து துறவிபோல்வாழும் சிவபிரான்செய்த குற்றம் ஒரு பெண்ணின் முஃலச்சுவடுகளேத் தன்திருமேனி மேல் தழும்பாகக் கொண்டமையாகும். கோலம் வேறுசெயல் கேருக இருக்கும் அப்பெருமான் செய்த குற்றத்திற்காக ஓம் என்ற பிரணவத்தின் உள்ளுறைப் பொருளாம் சிவனத் தம் மனமாகிய குகையில் இட்டு மகிழ் கிருர்களாம், காஞ்சி மாதவர்கள்!

காம்ஃ முளிந்து நெடுஞ்சடை தரித்துக் கவின்றகல் லாடைமேல் புணேந்து யாமெலாம் வழுத்தும் துறவியென் நிருந்தும் ஒருத்திதன் இளமுலேச்சுவடு தோமுறக் கொண்டார் எனச்சிறை யிடல்போல் சுடர்மனக் குகையுள்ஏ கம்பத்து ஓம்மொழிப்பொருளே அடக்கி ஆனந்தம் உறுநர்வாழ் இடம்பல உளவால்.

இன்றேரன்ன வருணணேகள் கற்பனேகள் சாத்திர விளக்கங்கள் அனேத்தும் சிரம்பிய முழுமையான இலக்கியப் படைப்பாக இந்நூல் விளங் குகிறது.

## காமாட்சி வளர்த்த அறங்கள் 32 :

: No ston Live Livery to

தேவயாகம், பிதிர்யாகம். பூதயாகம். மானுடயாகம். பிரமயாகம், வறி யார்க்கு ஈகை, துறந்தவர்க்கு மடம். இல்வாழ்வார்க்கு வீடு இல்வாழ்க் கைக்குரிய கருவிப் பொருள்கள். தண்ணிர்ப் பந்தல், பூஞ்சோலே. அங்க ஹீனர்களுக்கு உதவல், நோய்க்கு மருந்து. குழந்தை வளர்ப்பு, தாம்பூலம் கொடுத்தல், சுண்ணும்பு கொடுத்தல் தலேக்கு எண்ணெய். அரைப் புக் கொடுத்தல், படுக்கை, பூதானம், கோதானம் கன்னிகாதானம். திரு மணம் செய்வித்தல், விளக்கு கொடுத்தல், திராக்கடன் தீர்த்தல், சிவனடியார்க்கு வேண்டுவன கொடுத்தல், உருத்திராக்கம் தருதல், திருந்று கொடுத்தல், பூகைப் பொருள் உதவுதல், சைவ நூல்கள் தருதல், சிவபக்கியை உபதேசித்தல், அபயமளித்தல் ஆகியனவாம்,

இவ்விழாவில் அடியேனேயும் ஆட்கொண்டு இப்பெரு நூல்ச் சிந்திக்கச் செய்தருளிய திருவாவடுதுறை ஆதினம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்களின் திருவடிகளுக்கு நன்றி கூறி அமைகிறேன். வணக்கம்,

"Finnisher Spaces for history to the

901

जिल्लाला के स्टब्स्ट के किलाला व

# ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிகர் மால

புலவர். பா. மகாலிங்கம்.

ஆதீள நூல**கர்,** ( சரஸ்**வதிமகால் நூல்** நிலயம், திசூவாவடுதுறை, )

THE RESIDENCE OF THE PARK IN

ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் சிவ பரிபூரணமுற்ற சித்திரை ஆயில்யத் திருநாளாகிய இன்று சுவாமிகள் அருளிச்செய்த ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிகர் மாலேயினே வழிபடும் பேற்றினச் சிற்றறிவினேனுகிய அடியே இக்கு வழங்கியருளிய திருவருளேயும் ஸ்ரீ – ல – ஸ்ரீ குருமகா சந்ரிதானம் அவர்கள் அருட்பெருக்கையும் போற்றி வணங்குகின்றேன்.

பல்துறைப் புலமையிலும் சிவஞான ஒழுக்கத்திலும் இணேயற்று விளங்கும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக பரமா சாரியருடைய திருவருள் வெள்ளத்துள் தினத்து அருளிய நூல்கள் பல. அவற்றுள் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிகர் மாலே என்னும் இப்பிரபக்கம் திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துக் குருமுதல்வர் ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகளேப் போற்றி வழிபடும் முறையில் எளிய கடையிலமைக்க பத்து கட்டணக் கலித்துறைப் பாக்களாலாகிய தோத்திர நூலாகும். ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகளேப் பஞ்சாக்கர தேசிகர் எனுக் திருப்பெயராலும் போற்றுதல் மரபு. அதனுலேயே அம்மூர்த்திகளால் தாபிக்கப் பெற்றுத் திகமும் இஞ்ஞான ஆதீனம் பஞ்சாக்கர தேசிகர் ஆதீனம் என வழங்கப் பெறுகிறது. இப்பாமாலேப் பர்டல்கள் ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகளின் திரு முன்னர் காள்தோறும் பூசா காலங்களில் ஆதீன ஒதுவாமூர்த்திகளால் முறையாக விண்ணப்பிக்கப் பெறும் சிறப்புடையன.

சவாயிகள், தாம் சார்ந்து திருவருள் நலம்பெற்ற ஞான ஆதினக் குரு முதல்வரின் பெருமை. உபதேசச் சிறப்புக்களேப் புகழ்ந்து போற்று தலேயும் தம் நிலக்கு இரங்கி அருள்தந்து உய்விக்கவேண்டி விண்ணப்பித் தலேயும் இந்நூலில் காணலாகும்,

குருநாதனே வழிபடுதலே அறிந்தவர்களே நல்வழி அறிந்தவர்களாவர். "குருவை வழியறிவார் நல்வழி யறிவாளர்" என்பது திருமந்திரம். பக்குவ மெய்திய உயிர்க்குப் பரம்பொருள் குருவாய் வந்து அருள்செய்வான்; குருவே சிவம், சிவஞான சுவாமிகளும், சிவபரம்பொருளே ஞானதேசிகராய் எழுந்தருளி அருள்செய்கிருர் என்பதனோடுமல்லாம் தெளிந்து, வழிபட்டு உய்வுபெறும் பொருட்டு ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகளேச் 'செற்ரூர் புரஞ்செற்ற தேவே '' என்றும் ''மெய்த் தேவே '' என்றும் ''திருவாவடுதுறைத் தேவே '' என்றும் ''மெய்கண்ட தேவே '' என்றும் இந்நூலிலும் அருளுகின்ருர்கள்.

மேலும் ஸ்ரீ கமசிவாய மூர்த்திகள் ஞானவடிவர்க இருப்பவர்; திரு வருட் செல்வமாய்த் திகழ்பவர்; பரிபூரணர்; தஃவர்; அடியார்க்குச் சுற்ற மாக விளங்குபவர், உயிர்க்குயிராபவர்: இரத்தினம் அனேய ஒளிவடிவினர்; அன்பால் செக்குருகாதவர் உள்ளத்தில் நீங்கியிருப்பவர்: துரியாதீத நிஃயில் அனுபவிக்கப்படுகின்ற சிவானந்த அமுதச்செறிவு; கருணேயே வடிவாய்க் கொண்டவர் என்று போற்றி வழிபடுகின்ருர்.

சுவாமிகளது தவவொழுக்கம் மிகப் பெரிது: ஆயினும் அவர்கள் அதனேப்பற்றிக் குருமூர்த்திகள் திருமுன்னர் சிறிதும் கூருமல் தம் குற்றத் தைப் பெரிதாகக்கொண்டு கூறிப் பொறுத்தருள வேண்டுமென்று விண் ணப்பித்துக்கொள்ளும் பாங்கினச் சில பாடல்களிற் காண்பேரம்.

Ordinal Brown and or nature Browned - articles and the

## உய்யும்படி என்று கூடும் இத்தி கிறைவராக காரிருக்கு இதி இந்தின்

குருவருளப் பெறுதற்குச் சாதனமாவது மெய்யன்புடையராதல். தேசிக மூர்த்திகளாகிய தேவரீர் உண்மையாளர் அன்பு செய்ய அவர்க்குத் திருவருள்புரியத் துறைசையுள் அருட்பெருக் தெய்வமாக எளுக்குகளி விளங்குகின்றீர், அடியேனே மெய்யன் பில்லாமையோடு பொய்யும் கவடும் வஞ்சகமும் பொருக்கிய பொல்லா இழிசெயலுடையவகைவும் முழு முடகைவும் இருக்கின்றேன், எக்கையே! இங்ஙனம் தகாத இயல்புகளேக் கொண்ட அடியேன் தேவரீர் திருக்கண் அருள்கோக்கால் உய்வுபெறுதல் எக்காலத்தில் அமையும் என வேண்டுகிருர்.

Arministern werde norme of the destination

### தெரிசனம் கட்டுவதென்றே:

குருவின் தெரிசனம் பக்குவமுடையோர்க்கே வாய்ப்பதாகும். அடியேன், என்னுடைய தன்மையையும் அறியாதவளுகவுள்ளேன். அடைய விரும்புவதாய தேவரீரது தன்மையையும் அறியாதவளுக இருக்கின்றேன். நன்னிஃபெறுதற்குத் தடையாக, என்பால் அமைந்துள்ள இருவினக்குற்றத்தையும் அதனே நீக்கும் முறையையும் அறியாதவளுகவு முள்ளேன். நல்லாரிணக்கம் இருந்தாலாயீனும் நல்வழிப்படும் வாய்ப்பமையும், தேவரீர்க்கு அடியவளுக்க தொண்டுபுரிய வேண்டியவளுகிய யானே இழிவொழுக்கங் கொண்ட கீழ் மக்களோடு சேர்ந்து: குற்றங்களேயே செய்யும் இவ்வுலகத்திற்கு அடிமையாக உழல்கின்றேன். இத்தன்மைய குகிய அடியேனுக்குத் தேவரீரது திருக்காட்கி எக்காலத்துக் கிட்டுமோ என ஒரு பாடலில் தெரிவித்துக்கொள்கின்றுர்.

# எந்**நாள் உ**னத**ுள் மேவுவ**னே:

தேவரீரது திருவருள்ப்பேற மனம் தூயதாக அமையவேண்டும் மனத்தூய்மை இனத்தால் அமையும். அடியேனே தேவரீரது திருக் கூட்டத்தைச் சார்ந்து ஒழுகாதவணுகவுள்ளேன். அதனுல் என் மனத்தில் உள்ள வஞ்சனேயை நீக்க மாட்டாதவணுகவுள்ளேன். அதனுடு பெண்களின் கடைக்கண் பார்வையால் விளேயும் தீங்குகளேயறிந்து மனம் நடுங்கு அஞ்சாதவணுகவுமுள்ளேன் என்று திருவருட்பேற்றிற்குத் துண் நின்று உதவி புரிய வேண்டிய தம் மனம் அவ்வுதவியைச் செய்யாது தடையாகவும் சேறிலக் குறித்து வருந்தி மெருமிவதாக ஒரு திருப்பாடல் அமைந் துள்ளது.

# நான் நலிதல் நன்றே:

் ஆனந்தத் தேன் சொரியும் பங்கயத்தாளாய்! தேவரீருடைய அடியவர்களெல்லாம் பேரானந்தப் பெருவாழ்வில் மனம் மகிழ்ந்திருக்க அடியேன் மட்டும் இம்மாயமான உலகபந்தங்களில் அமிழ்ந்து வருந்துதல் நன்ருகுமோ 'எனத் தம் நிலக்கு இரங்கி விண்ணப்பிப்பதாக ஒரு பாடல் அமைகிறது.

நெஞ்சம், சிந்தை, கண், நா என்பன திருவருட் பேற்றினுக்குரிய பணிகளேச் செய்தற்குரியன வாயமைதல் வேண்டும். அன்பால் அடைபவர் களது குறைகளேக் கண்டும் சினமடையாது அவர்கட்கு அருள் செய்யும் கருணே வடிவாய்த் திகழ்பவரே! நலம்பெரு மனமும் தெளிவுபெருத சிந்தையும் அருட்காட்சியால் இன்பம் கிறைந்து ஊற்றெடுக்காத கண்களும் தேவரீரது புகழினே ஒருபோதுங் கூருத நாவும் திவினயாளனுகிய எனக்கே தக்கனவாகும் என்று அமைத்தருளின்ரோ எனத் தம் நெஞ்சம் முதலியன மாருயொழுகுகின்றமைக்கு இரங்கி விண்ணப்பித்தலேப் பிறிதொருபாடலில் காணலாகும்.

மனம், தூயதாயமைய வேண்டுவத**ன்** இன்றியமையாமையை முன்னருங்கண்டோம். மாறுபட அமைந்த தம்மனத்தின் தன்மையைச் சுவாமிகள் பின்வருமாறு கூறுகின்ருர்.

'' நின்னருள் நோக்கினுக் கெவ்வள வேனும் நெகிழ்ந்துருகாது என்னுடை வன்மனம் மின்ஞர் விழிக்கடைக்கென்னில் அந்தோ வன்னியின் நேர்மெழு காயுரு காநிற்கு மாயமென்னே செந்நெறி யாய்நின்ற தேவேபஞ் சாக்கர தேசிகனே ''

அடியேனது கொடியமனமானது தேவரீரதுஅருள் திருநோக்கத் திற்குச் சிறிதேனும் கெடிழ்க்கு உருகாது பெண்களின் கடைக்கண் பார் வைக்கு என்ருல் ஐயோ ! தியை எதிர்ப்பட்ட மெழுகுபோல் உருகிரிற்கும் மாயச் செயல் என்னே ! என்பது இப்பாட்கின் பொருள்.

கெஞ்சிற்கு கெடிழ்தலும் உருகுதலும் இறைவனே – குருவின முன்னிட்டு கிகழ்வதாயின் நன்ரும். அந்கிலயில் அவை அன்பு நிறைந்த செயல்களாய் ரின்று குருவருளில் கலப்பித்துப் பேரின்பத்தில் தஃப்படுத்து வனவாகும். இவை, இழிக்க காமம் கருதியதாயின் மிகுக்க தீங்கு பறக்கு மாதலின் அக்கெறியில் செல்லும் மனத்தை வெறுக்கின்ருர். அருள்பேற் நிற்குத் துணேயாயமைய வேண்டிய மனம் அவ்வண்ணமமையாமல் தடையாகவும் செல்லுதலே இவ்விடத்தும் குறித்து வருக்தி மொழிகின்ருர்.

சுவாமிகள் தவவொழுக்கம் மிகப் பெரிது. அங்ஙனமிருக்கவும் மகளிர் இன்பத்தில் ஈடுபட்டதாக இத்தோத்திரப் பாமாஃப் பாடல்கள் சிலவற்றிலும் கூறியிருத்தவின் உண்மையை நாம் நன்கு உணர்ந்து தெளிவு பெறுதல்இன்றியமையாதது. இத்தகையகருத்தமைந்த தேவார, திருவாசகப் பாடல்களின் உண்மைப் பொருளயும் நாம் தெரிந்து தெளிதல் நன்மும். வினேக்கு ஏற்பப் பிறந்து இறந்து உழலும் மக்கள்-பொது இயல்பு நோக்கி, உயிர்கள் போகும் பொது நெறியைப் பொருமல் அங்ஙனஞ்செல்லுதல் தீது என்பதை உலகிற்கு அறிவுறுக்குக்கருத் இதனேத் தம்மேல் ஏறிட்டுக் கூறினர் எனக் கொள்ளுதலே முறையாகும்.

ழுர் பஞ்சாக்கர தேசிக மூர்த்ரிகளேச் சிவானந்தப் பேரமுதச் செறி வாகவும் கருணப் பிழம்பாகவும் தெரிசித்த சுவாமிகள் தம்முள்ளக் கிழியில் அத்தேசிக மூர்த்திகளின் திருவடிவை அழகொழுக எழுடுப் பார்த்துத் தியானிக்க விரும்பிப் பின்வருமாறு விண்ணப்பிக்கின்ருர்கள்.

"பகைவர்களது முப்புரங்களேயும் அழித்த பெருமானே! பஞ்சாக்கர தேசிகனே! குறைவுபடாது மேன்மேல் பெருகிக் கருணே பொழியும், திருக் கண்கள், திருமுகம், சிறிதே தோன்றிய புன்சிரிப்பு, விசாலமான மார்பினது அழகு, பொன்போலும் அழகிய திரு வடிகள், மும்மலம் அகல உயிர்கள் இறைவன் திருவடியிற்பணிந்து அடங்கி அமையும் குறிப்பைத் தெரிவிக்கும் சின்முத்திரை பொருந்திய திருக்கரம் எனும் இச்சிறப்புக்களோடு தேவ ரீரைத் தியானம்செய்ய விரும்புகின்றேன். அடியேன் விருப்பம் கைகூட இவ்வமைப்பை என்கெஞ்சில் எழுதி வைத்தருளும் என வேண்டுகிருர்.

'' வற்ருக் கருணேத் திருநோக்கும் நின்முக மண்டலமும் சற்றே முகிழ்த்த குறுமூர அந்தட மார்பழகும் பொற்ருளுஞ் சின்முத் திரையுநெஞ் சூடு பொறித்து வைப்பாய் செற்ருர் புரஞ்செற்ற தேவேபஞ் சாக்கர தேசிகனே ''

இவ்வருமைத் திருப்பாட‰ அன்பர்கள் உளங்கொண்டு கலமெய்து வார்களாக!

இப்பாமாஃவின் இறுதிப்பாடலில் ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரகேகிக பரமாசாரிய மூர்த்திகளின் சைவ சித்தாந்த உபதேசத் தனிப்பெருஞ் சிறப்பைச் சுவாமி கள் அருளுகின் ருர்கள்.

'' இருவினே தாமிவை மும்மலம் ஈங்கிவை யீதுசிவம் கருவுறும் ஆருயிர் உண்மை யிதுவென்று காட்டவல்ல குருபரன் நீயன்றி வேறறியேன்இக் குவலயத்தில் திருவெண்ணெய் மெய்கண்ட தேவேபஞ் சாக்கரதேசிகனே '' திருவெண்ணெய்ால் லூரில் அவதரித்தருளிய மெய்கண்ட தேவே! துறைசைப் பஞ்சாக்கர தேசிகரே!

இருவினே என்பன இவையென்றும் ஆணவம் கன்மம் மாயை என்னும் மூன்று மலங்களும் இவை என்றும் சிவம் இதுவென்றும் பிறப் பினே அடையும் அளவில்லா ஆன்மாக்களின் உண்மைத்தன்மை இது என்றும் தெரிவிக்கவல்ல பரமாசாரியர் தேவரீரையன்றி இந்தப் பூமியில் வேழெருவர் உளராக நான் அறிந்திலேன்" என்பது இப்பாடலின் பொருள்.

ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகளின் சிறப்பு. சிவஞான சுவாமிகள் தம் நில் தெரிவித்து ஆசாரியர் அருள்வேண்டும் முறைமை. ஞாஞசாரியாரின் உப தேசச் சிறப்பு முதலியனபற்றிச் சிறியேன் அறிய வாப்ப்பு வழங்கி யருளிய ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகா சந்நிதானம் அவர்கள் திருவடி மலர்களே வணங்கி அமைகின்றேன். பிழை பொறுத்தருள வேண்டுகின்றேன்.

மெய்கண்ட தேசிகன் நிருவடி வாழ்க ! சிவஞான யோகிகள் திருவடி வாழ்க !

distant deligner and the Commence of Aller Safer afficient

Agill Agill of the good of the factor of the



16 5



# ழீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள்

அருளிச்செய்த

இலக்கண நூல்களின் ஆய்வுக் கட்டுரைகள்



குறுமுனி யருள்பெற் ரேங்கிக் குலவுகொல் காப்பி யன்ருன் பெறுமியற் புலமை வாய்ந்து பிறங்கிவீற் றிருக்க லாகும் செறுவினற் கயல்பாய் சிங்கை திகழ்சிவ ஞான தேவன் நறுமலர்ப் பாதம் போற்றும் நற்றவம் பொருந்தி னேர்க்கே. 

## தொல்காப்பியச் சூத்திர விருத்தி

(த. கி. ச. இராமச்சங்குப்பாண்டியன்)

திரிய ட்டு திறுக்கு பாக கட்ட தூத்துக்குடி :— பிருக்கால் பிருக்கில் இன்று கூடிய இன்று பிருக்கில் இது கிறுக்கில் இது கிறுகில் இது கிறுக்கில் இ

உணர்ச்சி முறைப்படி உயிர்களெல்லாம் ஓரறிவுயிர் முதல் ஆறறி வுயிர்வரை ஆறுவகையாகப் பிரிக்கப்படும். அவற்றுள் உயர்ந்தது ஆறறி வுயிர்களேயாகும். அதுபற்றியே தொல்காப்பியரும் "மக்க டாமே யாறறி வுயிரே" (மரபியல் 33) என்று கூறிஞர். எல்லா உயிர்களுள்ளும் சிறப் புடையன மக்கள் என்பதற்காக ஏகாரங்கொடுத்து மற்ற உயிர்களினின்றும் பிரித்துக் காட்டினர்,

அவ்வாறு சிறக்கக் காரணம் மக்களுக்கே செயற்கை அறிவாகிய கல்வியான் இயற்கை அறிவைச் செம்மைப் படுத்திக்கொள்ளும் வாய்ப் புண்மையான் ஆகும். அதுபற்றியே திருவள்ளுவ நாயனரும், "மாந்தர்க் குக் – கற்றீனத் தூறு மறிவு" (கு - 396) என்று கூறினர். கல்வி கரையில் என்பர் ஆன்ரேர். எனவே கற்றது கைம்மண்ணளவு கல்லாதது உலகளவென்று உற்ற கீல மடந்தையே ஓதியதாக வியந்தனர்.

கல்வியின் இன்றியமையாமையை விளக்கும் பொருட்டே திருவள் ளுவநாயஞர் கல்வி, கல்லாமை, கேள்வி, அறிவுடைமை என்று நான்கு அதிகாரங்களே வகுத்தார். அதனே நன்குணர்ந்த பரிமேலழகரும் ''கல்வி கேள்விகளினுலாய அறிவோடு உண்மை யறிவுடையனுதல்'' என அறிவு டைமை என்பதற்கு விளக்கமுங் கூறிஞர்.

இவ்வாறு பரந்துபட்ட கல்கியுள் தர்க்கமும் இலக்கணமும் இரு கண்களாகும். எனவே, எண்ணென்ப வேஃயெழுத்தென்ப விவ்விரண்டுங் கண்ணேன்ப வாழு முயிர்க்கு " (392) என்று வலியுறுத்தினுர் எனினும் கற்றறிந்து ஒழுகுதற் குரியனவே கல்வி என்பது ஆன்ரேர் கொள்கை. என்வேதான், "கற்றபின் நிற்க அதற்குத் தக" (குறள் – 391) என்று கல்வியின்தன்மை ஒருவாறு தொகுத்துக் கூறப்பட்டது. ஆதலின் தொடக் கத்திலேயே "கற்றதனு லாய பயனென்கொல் வாலறிவ னற்ரு டொழாஅரெனின்" (குறள் – 2) என்று கல்வியின் பயணக் காட்டினுர். வலியுறுத் தும் பொருட்டு எதிர்மறையாற் கூறினர், எனவே இறைவனின் நல்ல தாள்களேத் தொழுதலே கல்வியின் பயன் என்பது பெறப்படும். படவே

இறைவனின் நல்ல தூள்களேத் தொழுதற்கு உதவும் நூல்களேக் கற்றலே உண்மைக் கல்வியாம் என்பது போதரும். அவைகளே கற்று அறிந்து ஒழுகுதற்குரியன. ரிற்க அதற்குத் தக என்றமையாலும் இக்கருத்தே வலி யுறுத்தப்படுகின்றது. அக்கருத்துப்பற்றியே மக்களுக்கும் விலங்குகளுக்கும் உள்ள வேற்றுமை யாதென என்றெடுத்துக்கொண்டு விளக்கப் புசுந்தார்-இலங்கு நூல் கற்றவர்க்கும் ஏண்பவர்க்கும் உள்ள வேற்றுமையேயாம் என முடித்தார்.

' விலங்கொடு மக்க ளணேய ரிலங்கு நூல் கற்குரோ டே2ன யவர் '' (குறள் – 410)

நூல்கள் பலவாயினும் இலங்கு நூலென அடை கொடுத்துப் பிரித் தார். மேலே காட்டிய ரியாயங்களான் இலங்கு நூல் என்பது இறைவ னிடத்துக் கொண்டு சேர்க்கும் நூல் என்பது பெறப்படும்.

அவ்வாறு இலங்கு நூல் கற்றற்குக் கண் போன்று இன் நியமையாத் துணேயாவன, தர்க்கமும் இலக்கணமும் என்பது மேலே காட்டப்பட்டது. எண் என்பது எண்ணத்தைக் குறிக்கும். தர்க்கம் எண்ணத்தின் வழியாகப் பிறத்தலின் எண் நூல். (Science of thinking) அஃதாதை தர்க்கநூல் எனப்படும். எழுத்தென்பது இலக்கணத்தைக் குறிக்கும்.

- ் காண்டலனு மானங் கதையருத்தா பத்தியிவை மீண்டிசைத்த வெண்ணெனவே யெண் ''
  - " வழுப்பதத்தை வாக்கினுக்கு மாற்றி வரமாக்கு. மெழுத் தெழுவா யைந்து மெழுத்து ''

எனும் பரமத திமிர பானுத் திருக்குறள்களும் இக்கருத்தை வலியுறுத்தும்.

மாகவச் சிவஞான சுவாமிகள் பாயிர விருந்தியுள் மயங்கா மரப னெழுத்துமுறை காட்டி யென்புழி "எழுத்தென்றது இயற்றயிழை. அஃது எண்ணென்ப வேனே பெழுத்தென்ப விவ்விரண் டுங் – கண்ணென்ப வாழுமுயிர்க்கு, எழுத்தறியத் திரு மிழிதகைமை என்பவற்ருனு முணர்க. எழுத்து இயற்றமிழ் சத்தநூலென்பன ஒரு பொருளுட் கிளவி என்ருர்கள். மேலும் சுவாமிசுள் பயனுக்குப் பயனுவது:

'' எழுத்தறியத் தீறு மிழிதகைமை தீர்ந்தான் மொழித் திறத்தின் முட்டறுப்பா ஞகு – மொழித்திறத்தின் ழுட்டறுத்த நல்லோன் முதனூற் பொருளுணர்ந்து கட்டறுத்து வீடு பெறும் ''

என்று காட்டிருக்கள். மேலும், முதனூற் பொருளுணர்தற்கு முறை யானே இது கருவி நாலென்பது பெறப்பட்டது. முதல் நூல் வீட்டுநூல்" என்ருர்கள்.

எனவே இலக்கணங் கற்கவே கல்வியறிவில்லாதவன் என்ற தகைமை நீங்குவதாகும் என்பதும் கற்றதனுல் மொழித்திறத்தின் உண்டாம் வழுவை நீக்கிக்கொள்ள இயலும் என்பதும் அவ்வாறு வழுநீக்கி மொழி யியற்கையைப் பெர்ருந்திய நல்லோனல் வீட்டு நூலின் பொருளுணர்ந்து கொள்ள இயலும் என்பதும் அவ்வாறு !போருளுணர்ந்தமையான் பந்தங் களே விலக்கெக்கொண்டு வீடுபேறடைய இயலும் என்பதும் பெறப்படும்.

மேலே கூறியவாற்ருன் இலக்கணத்தின் பயன் முட்டறுத்துக் கட்டறுத்து வீடுபேறடைதல் என்பதாகும். எனவேதான் பயனுக்குப் பய ரூவது என்று கூறினர்கள். அஃதாவது எழுத்துஞ் சொல்லும் பொருளு நாடிச் செந்தமி ழியற்கை கிணைதல் இயற்றமிழ் கற்றலின் பயன். அதனைற் போர்த பயன் முதனூற் பொருளுணர்ந்து வீடுபெறும் என்பதாகும். ஆகலின் தர்க்கமும் இலக்கணமும் இரு கண்களெனப்பட்டன.

முதனூற் பொருளுணர்த்தும் பொருட்டுப் பாடியம் கண்டவர் சுவாமிகள். எனவே தர்க்க தைத் தருக்க சங்கரக மொழிபெயர்ப்பான் ஒரு வாறு காட்டிருர்கள். உண்மையைப் பாடியம் கற்பதன் மூலம் அறிந்து கொள்ள இயலும் என்ற காரணத்தால் சைவத் கருக்கமென வேறு கூருது விடுத்தார்கள்.

இலக்கணமோ ஒல்காப் பெரும் புகழ்த் தொல்காப்பியம் ஆகும். அதற்கு உரை எழுதினேர் இளம்பூரணர். நச்சினர்க்கினியர் முதலிய பல் லோர் ஆவர். அவர்களும் தம்முள் முரணிப்பொருள் எழுதினர். எனவே ஆசிரியர் தொல்காப்பியர் கருத்தி துவென்று துணிய இயலாது மயங்குதற்கு இடனுபிற்று. அவ்விடத்து ஆசிரியர் கருத்திதுவெனச் காட்டித் தொல்காப்பியம் முழுமைக்குமே உரை எழுதிலை மிகவும் விரிவடையும். அன்றியும் முன்னேர் உரைகளும் பாதுகாக்கப்பட வேண்டியவை எனவே அவர்கள் முரணிக்கூறிய பகுதிகளே மட்டும் எடுத்து அம்முரண்களேக் காரண காரிய அடிப்படையில் கீக்கிலை உண்மை உரை கிடைப்பதோடு அவ்வுரைகளேயும் பாதுகாத்தல் என்னும் நன்மையும் கிடைக்குமெனக் கண்டார்கள். அன்றியும் உரையாசிரியர்க வெல்லாரும் ஆசிரியர் கருத் தொடுபோருந்தக் கூறு தவிடத்து ஆசிரியர் கருத்தறிந்து உண்மை உரையையும் நாட்டி இரிகள்.

சமயத் தல் வர்கள் சாத்திரம் தோத்திரம் கண்டன நூல்கள் என்ற அடிப்படையிலே நூல்களே யாத்தனர். சுவாமிகளும் சாத்திரங்கள் தந்தார்கள். தோத்திரங்கள் இசைத்தார்கள். புராணமியற்றி உபகரித்தார்கள். கண்டன நூல்களே வெளிப்படுத்திச் சித்தாந்த சைவ உண்மைகளே வச்சிரத் தம்பமாக நாட்டி ஞர்கள். அவற்ரேடு மற்றவர்கள் துணியாக் துறையாகிய இலக்கணத்துள்ளும் புகுந்தார்கள்; இவ்வாறு பிறரஞ்சிய துறையுட்சென்று உண்மையை சிலநாட்டியது இவர்கட்கே உரிய தனிச் சிறப்பு.

தாங்கண்ட உண்மைகளே இவ்வையகமும் பெற்று நலமடையட்டும் என்ற கருணேயான் வெளிப்பட்டதே தொல்காப்பியச் சூத்திரவிருத்தி.

எனினும் அழுக்காறு உந்தச் சமயக் காய்ச்சலால் ஒரு சாரார் மறுக்க முற்பட்டனர்: அதுபற்றி ஐயம் பிறக்குமாகலின் ஐயரீக்கத்தின் பொருட்

டுத் தொல்க ப்பியச் சூத்திரவிருத்தி ஆய்வும் வேண்டப்படுவதே ஆயினும் கடைத்த கால வரையறைக்குள் நூன் முழுவதையும் ஆய்தல் இயலா தாகலின் ''ஒரு பானேச் சோற்றுக்கு ஒரு சோறு பதம்'' என்ற கியாயத்தின் அடிப்படையில் ஆய்வு மேற்கொள்ளப்படுகின்றது.

ு வடவேங்கடத் தென்குமரி யாயிடைத் தமிழ்கூறு நல்லுலகத்து ''

ு எனத் தொடங்கும் தொல்காப்பியச் சிறப்புப் பாயிரத்துள் 😬 ஆயிடை 🗥 என்னுஞ் சொற்பற்றிக் காட்டப்படுகின்றது

and the same of the same of the

ஆயிடை என்பதை இளம் பூரணரும் நச்சினர்க்கினியாரும் அகரச் சுட்டும் இடையென்னும் உருபும் கூடிய சொல்லாகவே கொண்டனர். இளம் பூரணர் அச்சொற்குப் பொருள் கூறும் இடத்து ''அவற்றை எல்ஃ யாகவுடைய ரிலத்து '' என்றும். விளக்கங்கூறுமிடத்து. ''அ என்றதும் ஆகு பெயரான் அவற்றை எல்ஃலயாகவுடைய நிலத்தின் ' என்றும். ··இடை என்றது ஏழா முருபு ் என்றுங் கூறிஞர். நச்சிஞர்க்கெனியர் அச்சொற்கு, ' அவ்விரண்டெல் லக்குள் ளிருந்து '' எனப்பொருள் கூறினர் எனவே அவரும் இளம்பூரணர் கொண்டதுபோலவே கொண்டார் என்பது போகரும்.

·· இளந்தவல்ல ்' என்னும் புறனடைச் சூத்திர உரையுள்ளே இளம் ் பூரணர், : ஆயிடை என்பது அவ்வென்னும் வகரவீறு வேறுபட முடிந் தது'' என்று கூறினர். நச்சிரைக்கினியர், ''ஆயிடை யிருபே ராண்மை செய்த பூசல் என்புழி ஆயிடை என்பது உருபாகலின் நீட வருதல் என் பதனை முடியாது கீண்டு வகர ஒற்று வேறுபட முடிக்தது '' என்ருர்.

·· நீடவருதல் '' என்னுஞ் சூத்திரம் அகரச்சுட்டும் பெயர்ச்சொல்லும் கூடுதற்கே விதியாகலின். உருபு கூடுதற்கு அவ்விதியைக் கொள்ளக் கூடா தென்னுங் கருத்தான் ''ஆயிடை என்பது உருபாகலான் கீட வருத லென் பதனுன் முடியாது " எனக் கூறினர். அஃது உரையாசிரியர்கள் காட்டிய உதாரணங்களான் வலியுறுத்தப்படும். எனினும் அகரச்சுட்டு அதுவே விதியாகலின் ''நீண்டு '' என்ருர்.

ஆசிரியர் தொல்காப்பியர், உயிர் மயங்கியலுள்,

கட்டின் முன்னர் ஞநமத் தோன்றின் ைட்டிய ஒற்றிடை மிகுதல் வேண்டும் (எழு. 206) என்றவர் யவமுன் வரினே வகரம் ஒற்றும் (எழு. 207) என்றும் உயிர்முன் வரினும் ஆயியல் திரியாது (எழு. 208) என்றும்,

கூறினர். எனவே சுட்டெழுத்தின் முன்னர் பவ வரினும் உயிரெழுத்து வரினும் வகர ஒற்று வரும் என்பது பெறப்படும்.

் "உயிர்**முன் வ**ரினும்" என்ற சூத்திர **உரையுள்** இனம் பூரணர் ் இடையிக்க வகரத்தின் நெறியியல் என்ற இலேசுணுள் இரட்டுதல்

கூறினமையின் அது ரிலேமொழித் தொழி வென்புதுவே கூறப்பட்டது என்ருர். நச்சினர்க்கினியர், " நெடியதன் முன்னர் என்பதனுள் நெறியியல் என்றதனுன் இரட்டுதல் கூறினமையின் அது கிடுமொழித் தொழி வேன்பது பெறப்பட்டது " என்று கூறினர், எனவே அவ்விடை என்புழி வகர ஒற்று நிஃமொழித் தொழில் என அவர்கள் கொண்டது பெறப்படும். மேலும் நச்சினர்க்கினியர் அவ்விடத்தே. அரியா தென்றதனை மேற் சுட்டு நீண்டவழி வகரக்கேடு கொள்க : என்ருர். அதனுல் அவ்விடை என இரட்டித்த வகரத்துள் இரண்டாவதாக வந்த வகரம் ( இவ்விடத்தில் வி என்பதிலுள்ள கைரம் ) கெடுவதைக் கொள்ள வேண்டும். அவ்வழிச் சொல்லானது அவ் +இடை என நிற்கும். நீட வருதல் என்பதனன் சுட்டு நீண்டவழி ஆவ் 🕂 இடை என நிற்கும். எனவே நில்மொழித் தொழிலாகிய வகர ஒற்றுக் கெடுவதற்கு ஆண்டு விதியின்றென அஞ்சிக் ் கிளந்தவல்ல ் என்னும் புறனடைச் சூத்திரத்தான் "வகரவீறு வேறு பட முடிக்தது " என இளம் பூரணரும், "வகர ஒற்று வேறுபட முடிந்தது '' என நச்சிரைக்கினியரும் கூறினர். நிஃமொழித் தொழிலேனக் கொண்டமையான் அஃது ஈருக இயலுமாகலின் இளம்பூரணர் ''வகரஈறு" எனவும், வகரம் ஒற்றும் என ஆசிரியர் கூறினமையான் "வகரஒற்று" ஏன நச்சினர்க்கினியர் கூறினர். இதுகாறுங் கூறியவாற்ருன் ஆயிடை என்ற சொல்‰ உரையாசிரியர்கள் அகரச்சுட்டும் இடையென்னும் உருபும் கூடிய சொல்லாகவே கருதினர் என்பது தெளிவாகும்.

ஆயின் ஆசிரியர் தொல்காப்பியர், ''குற்றெழுத்தைந்தும் மொழி நிறை பிலவே '' (எழு 44) என்றமையான் சுட்டெழுத்துக்கள் தனித்து நின்று சொல்லாக இயலாது என்பது பெறப்படும். அச்சூத்திர உரையுள் இளம் பூரணர். ''ஒகரம் ஒழிந்த நான்கும் சுட்டாயும் வினவாயும் மொழி நிறைக்கு மன்ரே எனின் அவை இடைச் சொல்லாகலின் அவற்றிற்குக் கருவி செய்யார் என்க '' என்ருர். நச்சினர்க்கினியர், '' தனித்து நின்று உணர்த்தலாற்ருது இடைச்சொல்லாய்ப் பெயரைச் சார்ந்து நின்று சுட்டுப் பொருளும் ..... உணர்த்துதலானும் நிறைபில வென்ருர் '' என்று கூறினர். மேலும் ''அஇ உஅம் மூன்றுஞ் சுட்டு '' (எழு 31) என்னுஞ் சூத்திர உரையுள் அவரே, '' இவை பெயரைச் சார்ந்து தத்தங் குறிப்பிற் பொருள் செய்த இடைச் சொல் '' என்ருர்.

அன்றியும் உருபியலுள் சுட்டுப் பெயர்கள் உருபேற்றற்கு "சுட்டு முதல் வகரம்" (எழு 184) என்னுஞ் சூத்திரத்தான் விதி கூறிய ஆசிரியர் சுட்டெழுத்துக்கள் உருபேற்க அதி கூறவில்லே. எனவே சுட்டெழுத்துக்கள் உருபேற்க இயலாதன என்பது பெறப்படும். அக்கருத்துப்பற்றியே உரை ஆசிரியர்கள் உவர்மயங்கியலுள் சுட்டெழுத்துப் பற்றிய சூத்திரங்களுக்குப் பெயர்ச் சொல்லோடு கூடி வருவனவற்றையே உதாரணமாகக் காட்டினர். (உயர் மயங்கியல் சூ 3, 4, 5, 6, 36, 53). ஆசிரியர் தொல்காப்பியர் கருத்தும் சுட்டெழுத்துக்கள் தனித்து கின்று பொருளுணர்த்தலாற்று தன என்பதும் உருபேற்க இயலாதன என்பதும் பெறப்படும்.

ஆயிடை என்பது அகரச்சுட்டும் உருபும்க டிய சொல்லாகும் என்று உரையாசிரியர்கள் கூறியவுரை அவர்கள் கூற்றுக்களாலேயே மறுக்கப் படுவதாய் அமைந்துள்ளதைச் சுவாமிகள் கண்டார்கள். எனவே சுவர்மிகள் உரை கூறுமிடத்து "அவ்விடம்" எனப்பொருள் கூறிஞர்கள். உரை ஆசிரியர்களே மறுக்குமிடத்து, "ஆயிடை என்புமித்தனித்து நின்று பொருளுணர்த்தலாற்றுத அகரச்சுட்டினே ஆகுபெயரென்றும் அவற்றுக்குள் வேனை உருபு விரித்து மிடர்ப்படும்" என்று கூறிஞர்கள். ஆகுபெயரென்றவர் உரையாசிரியர். அவற்றுக்குள் என உருபு விரித்தவர் நச்சிஞர்கினியர். உரையாசிரியர்களின் உரைகள் பொருந்தா என்பது கேமே காட்டப் பட்டது.

இனி இடை என்பது பெயராக வர இயலுமோ என்னும் ஐயம் எழலாம். "எருமை யன்ன கருங்கல் விடைதோ – ருனிற் பரக்கும்" (புறம்–5) என்னுமிடத்துக் "கருங்கல் இடை தோறும்" என்பது "கரிய கற்கள் பொருந்திய இடங்கள் தோறும்" எனப்பொருள் படுதலின் இடை என்பது இடப்பொருளில் வந்தது பெறப்படும். மேலும் இடையர் இடைச் சேரி என்னும் வழக்கும் பெயர்ச் சொல்லாதலே வலியுறுத்தும்

எனவே சுவாமிகள் ஆயிடை என்பதற்கு அகரச் சுட்டும் இடை என்னும் பெயர்ச்சொல்லும் கூடி நீட வருதல் என்பதனுன் சுட்டு நீண்டு வரையறை யின்மையான் யகர வுடம்படு மெய் பெற்று ஆயிடை என வந்ததாகக் கொண்டார்கள். அஃதாவது அ + இடை என்பதன் கண் அகரச்சுட்டு நீண்டவழி ஆ + இடை என நிற்க, 'எல்லா மொழிக்கு முயிர்வரு வழியே – உடம்படு மெய்யின் உருபு கொளல் வரையார்'' (எழு 141) என்னுஞ் சூத்திரப்படி யகர உடம்படு மெய் பெற்று ஆயிடை என வந்ததாம். ஈண்டு உரையாசிரியர்கள் இருவரும் வழுவினமையான் அவர்கள் உரைகொண்டே அவர்களே மறுத்து ஆசிரியர் கருத்தொடுபட்ட தங்கருத்தை எடுதுக் கூறினர்கள்.

உண்மை இவ்வாருகவும் சுவாமிகளே மறுக்க அரசஞ் சண்முகன் என்பவர் கீழ்க்கண்டவாறு கூறுகின்ருர்.

- (1) அவ்வென்னும் வகர வீற்றுப் பலவறி சொல் உயிர் மயங்கி யலில் நீட வருதல் என்பதனை முடியாது கிளந்த வல்ல செய்யுளுட்டிரி நவு மென்ற புறனடையான் முதனீண்டு யகரம் பெற்றிடை யென்னு மேழாவதனேடு புணர்ந்தாயிடை யென முடிந்தது (பக் 166) (2) இனி இளம்பூரணரும் நச்சினுர்க் கினியரும் அகரச்சுட்டைக் கொண்டிலர்: அவ் வென்னும் வகரவீற்றுப் பெயரையே கொண்டாரென்பத கக் கிளந்த வல்ல வென்னு மதிகாரப் புறனடையுளாயிடை யென் பது அவ்வென்னும் வகரவீறு வேறுபட முடிந்த தெனவு மாயிடை யென்ப துருபாகலி னீட வருத லென்பதனன் முடியாது நீண்டு வகரவீறு முடிந்த தெனவு மவ்விருவருங் கூறுமாற்ருன்றிக (பக் 204)
- (3) அவ் வென்ப தாகுபெயரா னவ்விரண்ட2னயு மெல்ஃலயாக வுடைய ரிலத்தை உணர்த்திற்று. (பக் 166)

171

(4) யாண்டு மிடை யென்ப தேழனுருபாத லன்றி ரிலப்பொருளே யுணர்த்து மிடப் பொதுப்பெயராக வாராமையானு மது பெயராகவும் வழங்குமெனின்.. இடத்தி னேக தேசமாகிய வழியை யுணர்த்த லன்றி இடப் பொதுமையை யுணர்த்தாமை யானும் என்பது. (பக் 205)

இனிச் சண்முகஞர் கூற்றுப்பற்றியும் ஆராயப்படுகின்றது. அவ் என்றுஞ் சுட்டுப் பெயரும் இடை என்**னும்** ஏழனுருபு**ம் கூடியதாகக்** கொண்டால்,

" சுட்டுமுதல் வகரம் ஐயு மெய்யுங் கெட்ட விறுதி மியல்திரி பின்றே ''

(ory 184)

என்ற உருபியல் சூத்திரப்படி "அவற்றிடை" என்றே வரும். இச்சூத்திரப் பொருளாவத், "அவ் இவ் உவ் என்னுஞ் சுட்டெழுத்தின் முதலாகவுடைய வகர ஈற்றுச் சொல் ஐகாரமும் ஐகாரத்தான் ஊரப்பட்ட மெய்யுங்கெட்டு வற்றுப் பெற்று முடிந்த யாவை என்னும் ஐகார ஈற்றுச் சொல்லியல்பில் திரிபின்றி வற்றுப் பெற்று முடியும்" என்பதாம். திரிபின்றி வற்றுப்பெற்று முடியும்" என்பதாம். திரிபின்றி வற்றுப்பெற்று முடியும் என்றதனுல் எல்லாவிடத்தும் வற்று நிச்சயம் வரும் என்பதும் வற்றுப் பேறுதலில் திரிபில்ல என்பதும் பெறப்படும். எனவே அவ் என்னுஞ் சுட்டுப் பெயராயின் அச்சொல் "அவற்றிடை" என்றே வரவேண்டும் என்பதும் அவ்வடிவத்தில் எவ்விதத் திரிபும் இருக்க முடியாது என்பதும் பெறப்படும்,

மேலும் யாவை என்ற சொல்லின் ஈருகிய "வை" கெட்டு வற்றுப் பெற்று முடியும் என்றதலை அவ் என்பதிலுள்ள ஈருகிய "வ்" என்பது கெட்டு வற்றுப்பெற்று (அவற்று+இடை) அவற்றிடை எனவரும். ஈண்டு வகர ஈறு கெடுதலின் முதல் ஈறுகெட்ட அகரமாகலின் உரையாசிரியர்கள் வகர ஈறு என்று குறிப்பீட்டது அவ் என்னுஞ் சொல்ல என்பது கற்பனே யாய் முடியும்.

மேலும் சண்முகஞர், ''அவ்வென்னும் வகர வீற்றுப் பலவறி சொல் உயிர் மயங்கியலில் நீடவருதல் என்பதனை முடியாது'' என்று கூறுவது நகைச்சுவைக்கிடமாய் உள்ளது. அவ் என்பதற்கு விதியைப் புள்ளி மயங் கியலுள் அன்ரே தேடவேண்டும். அதனே விடுத்து உயிர் மயங்கியலுள் விதி தேடியது விந்தையன்ரே! உயிரெழுத்திற்கும் மெய்யெழுத்திற்கும் வேறுபாடு அறியாததை யன்ரே இது காட்டும்; மேலும் பயனில் கூறல் என்னுங் குற்றமன்ரே! தன்றேடு அமையாமல் உரையாசிரியர்கள் மேலு மன்ரே இக்குற்றங்களே ஏற்றுகின்ருர்!

உரையா சிரியர்கள் அவ் என்னுஞ் சுட்டுப்பெயரைக் கருதினராயின் "வற்று வேறுபட முடிந்தது" என்றன்ரே கூறியிருப்பார்கள். அவர்கள் அவ்வாறு கூருமையான் அவர்களுக்கு அவ்வாறு கொள்ளுதல் கருத்தில்லே என்பது தானே பெறப்படும். அவ்வென்னுஞ் சுட்டுப் பெயரின் ஈறுகெட்டு வற்றுப் பெறுமென்று ஆசிரியர் விதித்தலின் அவ்வீறு கெடப் புறனடைச் சூத்திரத்தை உரையாசிரியர்கள் நாடினர் என்பது உரையாசிரியர்களுக்கு இழுக்குக் கூறுவதாய் முடியுமே என்பதை மறந்தார்! இவ்வாறு தங்கொள் கையை கி‰நாட்ட உரையாசிரியர்களிடத்து அறியாது கூறல் என்னுங் குற்றமேற்றத் துணிந்தார்.

மேலும் சுட்டெழுத்து நீண்டு வருவதற்கு ஆசிரியர் தொல்காப்பியர் உயிர் மயங்கியலுள் விதி கூறினர். அதுபோலச் சுட்டுப் பெயரும் நீடல் வேண்டுமாயின் புள்ளி மயங்கியலுள் கூறியிருப்பார். அவ்வாறு கூருமை யான் சுட்டுப்பெயர் நீடவருதல் என்பது இயலாதது என்பது பெறப்படும். எனவே அவற்றிடை என்பது ஆயிடை என வருவதற்கு விதியில்லே என்பது பெறப்படும். (எனவே தான் சண்முகளுர் உயிர் மயங்கியலுள் விதி தேடினர்போலும்!)

அன்றியும் ஆயிடை என்பது வழியசை புணர்ந்த சொற்சீரடி எனக் கூறப்பட்டது. அவற்றிடை என்ருலும் சொற்சீரடியாகவே முடிகின்றது. அவ்வாறு அவற்றிடை எனக் கூருமையானும் ஆயிடை என்பது சுட் டெழுத்து (அ + இடை) முதலாக உடைய சொல் என்பதே பெறப்படும்.

நேலும் ஆயிருமுதலின் என்ற பகுதிக்குக் கண்ணழிவு கூறுமிடத் துச் சண்முகளுர் அ+இரு+முதலின் எனப் பிரித்துக் காட்டிச் சுட்டெழுத் தையே உடன்பட்டார். அவ்விடத்து அவ் என்னுஞ் சுட்டுப்பெயர் நீண்ட தாகக் கூருமையான் அவருக்கும் ஆயிடை என்புழியும் அகரச்சுட்டே உடன்பாடாதல் வேண்டும். எனவே சுவாமிகளே மறுக்கவேண்டும் என்ற கருத்தான் பிறழ்ந்து கூறிரை என்பது பெறப்படும்.

இன்னும் கிளந்தவல்ல என்னும் புறனடைச் சூத்திரம் எடுத்தோதப் படாத சொற்களுக்கேயாகும் என்பது எல்லோராலும் உடன்பட்டதேயாகும் என்பது எல்லோராலும் உடன்பட்டதேயாகும் எனவே எடுத்து ஒகப்பட்ட சொற்களுக்கு அச்சூத்திரத்தை விதியாகக் கூறமுடியாது. எனவே முன்னர் எடுத்தோதப்பட்ட சொற்களாகிய சுட்டெழுத்திற்கும் கட்டுப் பெயர்க்கும் அச்சூத்திரத்தை விதியாகக் கூறல் ஆகிரியர் கூற்னுடு முரண்பட்டதாகும், அன்றியும் எடுத்தோதப்பட்ட சொற்களுக்கும் அதனக் கொள்ளலாம் என்றுல் புறனடைச் சூத்திரம் ஒன்றே அமைய மற்றச் குத்திரங்களெல்லாம் வெற்றேனத் தொடுத்தலாய் முடியும். அல்து ஆகிரியர் தொல்காப்பேயரையுங் குற்றம் கூறியதாய் முடியும். எனவே சுட்டுப்பெயர் கீடற்கு அச்சூத்திரத்தைக் கொள்ளமுடியாது என்புது பேறப்படும், எவ்வாற்றுனும் அவ்வென்னுஞ் சுட்டுப் பெயர்கண்டு ஆ எனவர இயலாது என்பதே பெறப்பட்டதாகும்,

மேலும் ஆகிரியர் தொல்காப்பியர் சுட்டெழுத்திற்கும் சுட்டுப்பெயர்க் கும் வேறபாடு தோன்றச் சூத்திரஞ் செய்துள்ளார். அகரச்சுட்டு வருமிட மெல்லாம் ஆவயின், ஆயிருதிணே ஆயிடில் என்றும் சுட்டுப்பெயர் வருமிட மெல்லாம் அவற்றின் அவற்றுள். அவற்ரேடு அவற்றுவழி என்றும் ஆட்சி காட்டியுள்ளார், ஆசிரியரோடு மாறுபட்டு முடிபு கூறுதல் சண்முக ஞர்க்கே இழுக்காய் முடியும்.

இதுகாறங் கூறியவாற்ருன் சண்முகளுர் கொள்கைகளுள் முத வீரண்டும் (அவர் சண்முக விருத்தி என்று எழுதப்பட்ட அவரது விருத்தி யுரை) தொல்காப்பிய விதிகளுக்குப் புறம்பானவை என்பது கிறுவப் ு என்பது நடப்போருக்கில் காககாகர்கில் செக்கில என்பது கோக்பு

சண்முகளுர் அவ்வென்பதனே ஆகுபெயராகக்கொண்டு அவ்விரண் டனேயும் எல்லேயாகவுடைய ரிலம் என்று பொருள் கூறினர். ஆசிரியர் தொல்காப்பியர் ஆகுபெயரிலக்கணங் கூறுமிடத்து,

" முதலிற் கூறுஞ் சினேயறி கிளவியும் சின்யிற் கூறு முதல்றி கிளவியும் இருந்து நடிக்க நடிக்க பிறந்தவழிக் கூறலும் பண்புகொள் பெயரும் இயன்றது மொழிதலும் இருபெய ரொட்டும் வின்முத லுரைக்குங் கிளவியொடு தொகைஇ அனேயமர பினவே ஆகுபெயர்க் கிளவி'' (சொல் 114)

என்று கூறினர். எனவே சொல்லுக்கும் பொருளுக்கும் மேலே கூறப் பட்ட சம்பந்தம் இருக்கவேண்டும். அவ்வாறுள்ள சொற்களே ஆகுபெய ராய்ச் சம்பந்தமுடைய பொருள்களேக் குறிக்க இயலும், அவ் என்பது ஆகு பெயராக வேண்டுமென்ருல் அச்சொற்கும் அவ்விரண்டணயு மெல்லேயாக வுடைய ரிலத்திற்கும் சம்பந்தம் வேண்டும். அவ் என்பதனே முதலிற் கூறஞ் சின்யறி கொவி என்ரே சின்யிற் கூறு முதலறி கொவி என்ரே பிறந்தவழிக் கூறல் என்ரே பண்புகொள் பெயர் என்ரே இயன்றது மோழிதல் என்ரே இருபெயரொட்டு என்ரே வின்முத அரைக்குங் கிளவி என்ரே கூற இயலாதே! எனவே சுட்டுப் பெயர் முன்னின் றதினச் சுட்டுவதல்லது ஆகுபெயராக இயலாது என்பது தேற்றம். இவ்வாறு தொல்காப்பிய விதிக்குமாருக உரை கூறுவதுதான் விருத்தியுரை எனச் சண்முகனர் கருதினர்போலும்,

மேலும் அவ் என்பது பலவறிசொல் என்ருர். அஃதாவது பன்மைச் சொல் ஆகும். ஆகுபெயர்ப் பொருளோ ரிலம் என்னும் ஒருமைச்சொல், இவ்வாறு பன்மைச்சொல் ஆகு பெயராகும்போது பன்மையை விட்டு ஒருமையைக் குறிக்கும் என்னும் விந்தை இலக்கண முடிபு இவரையன்றி வேறு யாராலும் காணமுடியாத விசுத்திரமேயாகும். இதுகாறுங் கூறிய வற்ருன் சண்முகளுள் மன்ருவது கூற்றும் தொல்காப்பிய விதிகளுக்கு மாறுபட்டதே என்பது நிறுவப்பட்டது.

சண்முகளுர் இடை என்பது பெயராகவும் வழங்குமெனின் என உடன்பட்டுப் பல உதாரணங்களயும் காட்டினமையின் "யாண்டு மிடை யென்பது ஏழனுருபாதலன்றி '' என்பது அவராலேயே மறுக்கப்பட்டு ஒழிக்தது. மேலும் அவர் வேங்கடத்தின் வடக்கும் குமரியின் தெற்கும் வேறுபட்ட மொழிகள் வழங்கும் நாடுகள் உள என்பதை உடன்பட்டுள் ளார், (பக். 165) எனவே அவர் கூற்றுப்படி தமிழ்நாடு என்பதும் அவ் வாறு பர்ந்துபட்ட கிலப்பரப்பின் ஏகதேசமே என்பது பெறப்படும் படவே பர்ந்த இடத்தின் ஏகதேசமாகிய தமிழ்நாட்டை அவர் கருத்துப்

படியே எகதேசத்தைக் குறிக்குஞ் சொல்லாற் கூறுதலே அறிவிற்குப் பொருத்தமாகலின் இடை என்பது ஏகதேசமாகிய தமிழ்நாட்டைக் குறித்து வருதலே பொருந்துவதாகும் என்பது பெறப்பட்டது. ஆயினும் இடை என்பது இடப்பொருளில் வருவதற்குரிய சொல்லே என்பது மேலே காட் டப்பட்டது. இதுகாறுங் கூறியவாற்ருல் நான்காவதாகக் காட்டப்பட்ட அவரது கூற்றும் பொருந்தாக் கூற்றென்பது நாட்டப்பட்டது.

இதுகாறுங் கூறப்பட்டவைகளின் சுருக்கமாவது:

- (1) ''குற்றெழுத் தைந்தும் மொழிநிறை பிலவே '' என்றதனுன் தனித்து நின்று பொருளுணர்த்த லாற்ருதன சுட்டெழுத்துக்கள் என்பது பெறப்படும்.
- (2) உருபியலுள் சுட்டுப்பெயர் உருபோடு கூடுதற்கே விதி கூறப் பட்டு அவ்வாறு சுட்டெழுத்துக்களுக்குக் கூறப்படாமையான் சுட்டெழுத் துக்கள் உருபோடு கூட இயலாதன என்பது பெறப்படும்.
- (3) மேலே கூறப்பட்டவைகளான் நீடவருதல் என்னும் சூத்திரம் சுட்டெழுத்தும் பெயரும் கூடும் முறைமை பற்றியதாகும் என்பது பெறப்படும்.
- (4) புள்ளிமயங்கியலுள் சுட்டுப்பெயர் நீடவருதல் விதிக்கப்படா மையான் சுட்டுப் பெயர்கள் நீண்டு வருதல் இல்லே என்பது பெறப்படும்.
- (5) "கொந்தவல்ல" என்னும் புறனடைச் குத்திரம் எடுத்தோதப் படாத சொற்களுக்கே யாகலின் எடுத்தோதப்பட்ட சுட்டெழுத்திற்கும் சுட்டுப் பெயர்க்கும் அதீன விதியாகக் கூறக்கூடாது என்பது பெறப்படும்.
  - (6) சுட்டெழுத்தோ சுட்டுப்பெயரோ ஆகுபெயராக முடியாது.
- (7) இடை என்பது இடப்பொருளில் வரும் பெயர்ச் சொல்லாம் (கண் கால் முதலியன ஏழனுருபாகவும் பெயர்ச் சொல்லாகவும் வ**ரு**தல் காண்க.)

எனவே சுவாமிகள் சுருக்கமாக, 'ஆயிடை என்புமித் தனித்து நின்று பொருளுணர்த்த லாற்ருத அகரச் சுட்டினே ஆகு பெயரென்றும் அவற்றுக்குள்ளேன உருபு விரித்தும் இடர்ப்படுப என்று கூறி உரையாசிரி யர்களே மறுத்துத் தங்கோளே நிறுவிஞர், சுவாமிகள் உரை நுட்பங்களே உள்ளவாறு உணரமாட்டாதார் அவரொடு முரணிப் பலகூறி மயங்குப.

இதுகாறுங் கூறியவாற்ருன் சுவாமிகள் கூறியவாறு அகரச் சுட்டும் இடையென்னும் பெயர்ச்சொல்லுங் கூடி ஆயிடை என்ருயிற்றென்றலே தொல்காப்பிய விதிகளுக்கு உடம்பட்ட முடிபாகும் என்பது ரிறுவப் பட்டதாகும்.

ANTERIOR DE CONTRACTOR DE CONT

THE PROPERTY OF SECRETARY AND TO THE PROPERTY OF THE PROPERTY

## இலக்கண விளக்கச் சூருவளி

செஞ்சொற்கொண்டல், தமிழாகரர், இருமுறை உரைமணி, டாக்டர். சொ. சிங்காரணேலன், எம். ஏ., பி. எச்டி, (தமிழ்ப் பேராசிரியர், அ. வ. அ. கல்லூரி, மயிலாடுதுறை.)



#### நுண்மாண்நுழைபுலப் படைப்பு :

திருவாருர் வைத்தியநாத நாவலரின் " இலக்கண விளக்கம்" என்ற இலக்கண நூல மறுப்பதற்கு எழுந்த சிவஞான முனிவரின் கண் டனப் படைப்பே இலக்கண விளக்கச் சூருவளி எனும் நூலாகும். முனிவ ரின் நுண்மாண் நுழைபுலத்தை விளக்கிக் கொள்ளவும் இலக்கணக் கொள்கைகளே உணர்ந்திடவும் சூருவளி துணேடுசய்கின்றது: 1

குறைக் காற்றுச் சுழன்று வீசுகின்றபொழுது பொருள்கள் அந்த விரைவில் தாமும் பறந்துமிதத்தல்போல வைத்தியநாத நாவலரின் படைப் பில் பல இடங்கள் மறுக்கப்பட்டு பறந்து போகும்படி செய்வது கருதித் தம்முடைய மறுப்பு நூலிற்குச் சூருவளி என்ற பெயரைச் சிவஞான முனிவர் சூட்டினராதல் வேண்டும், இப்பெயர்க் காரணத்தை முனிவர் இந்நூலின்கண் விளக்காமற் போயீனரேனும், இவ்வாறே உணர்ந்துகொள் ளத் துணே சிற்கின்றது அவர்தம் படைப்பு.

#### <sup>திந்தளேக்களங்கள்</sup> எண்பத்திர**ன்**டு:

பாயிர' முதலாகத் தம்முடைய மறுப்பைத் தொடங்குகின்றுர் முனிவர். எழுத்திகாரத்துள் எழுத்தியலில் 1, 2, 4, 5, 6, 8, 9, 11, 16, 17, 18, 19, 21, 22, 23, 27, 28, 29, 30, 31, 35, 36, 37, ஆகிய இலக்கண விளக்க நூற்பாக் கருத்துக்கள் மறுக்கின்றுர். பதவியலில், 1, 14, ஆகிய இரு நூற்பாக் கருத்துக்கள் மறுக்கப்பேறுகின்றன. உயிரீற்றுப் புணரியலில் 1, 2, 3, 5, 6, 7, 8, 9, 12, 13, 19, 22, 24, 29, 31, 35. ஆகிய பதின்று நூற்பாக் கருத்துக்கள் குருவளியிற் சுழன்று மிதக்கின்றன. உருபு புணரியலில் 11 ஆம் நூற்பாக் கருத்து முனிவரால் மறுப்புக்குள்ளாகியுள்ளது.

இனி, சொல்லதிகாரத்துள். பெயரியலில், 1, 4, 6, 7, 10, 12, 14, 15 16, 17, 21, 24, 25, 28, 29, 33, 34, 35, 37, 41, 42, 44, 45, 46, 49, 51, 58, 68 ஆகிய நூற்பாக் கருத்துக்கள் மறுக்கப்பெறுகின்றன. விணயிய லில் நூற்பாக்களில், 3, 13, 14, 17, 22, 24 ஆகிய நூற்பாக்கருத்துக்களும் இடைச் சொல்லியலில் 6ஆம் நூற்பாக் கருத்தும், உரிச்சொல்லியலில் 11 ம் நூற்பாக்கருத்தும், பொதுவியலில் 1, 2, 4, 5 ஆகிய நூற்பாக் கருத்துக்களும் முனிவரால் மறுப்பு எய்துகின்றன. 82 சிந்தனேக் களங்களாக இவை அனேத்தும் விளங்குகின்றன. நூல் முழுமையும் நுட்பமாக நோக்கி, அவற்றின் பொருந்தாமைகளேத் திட்பமாக மறுக்கும் முனிவரின் இலக்கணப் புலமை இமயமாய் உயர்கின்றது.

## விருத்தி முன்னர்; சூருவளி பின்னர்:

் தொல்காப்பியப் பாயிர விருத்தி ' எழுதிய பின்னர் முனிவர் இந் நூல் இயற்றினர் என்பதனே, 'சிறப்புப்பாயிரத்துள் ஆக்கியோன் பெயர் முதலியவற்றிற் கெடுத்துக் காட்டினவற்றுட் சில பொருந்தாமை தொல் காப்பியப் பாயிர விருத்தியில் விரித்துரைத்தாம்: ஆண்டுக்காண்க '(பாயிரம்) என்பதலைல் இனிது புலனகும்.<sup>2</sup>

போலியெழுத்தென ஒன்றில்லே என்பது தொல்காப்பிய முதற் சூத்திர விருத்தியுட் காண்க ் (எழுத்தியல் 2) ் இது பொருக்தாமை விருத்தியுட் காண்க ் (எழுத்தியல்8) ் பிறவும் விருத்தியுட் காண்க (எழுத்தியல் 16) ் இதற்கு விருத்தியுட் காண்க ் (எழுத்தியல் 19) ் ஐகார மொழி முதற்கட் குறுகாமையும், ஒளகாரக் குறுக்கமென வொன்றின்மை யும் விருத்தியுட்காண்க ' (எழுத்தியல் 21) 'போவியெழுத்தென வேறில்?ல யென்பது விருத்தியுட் காண்க வென மேலுரைத்தாம், கடைப்பிடிக்க ் (எழுத்தியல் 36) ் ஒற்றுக்கள் சாரியை பெருவென்பது விருத்தியுட் காண்க (எழுத்தியல் 3?) ்இச் சூத்திரத்திற் கிது பொருளன்மை விருத்தியுட் காண்க (பதவியல் 3) இது பொருந்தாமையும் பிறவும் விருத்தியுட்காண்க (பதவியல் 13) 'இன்னேரன்னவையெல்லாம் தொல்காப்பிய முதற்குத்திர விருத்தியுள் விளங்கக் கூறினும் ஆண்டுக் காண்க' (பெயரியல் 4) எண்ணுப் பெயராகுபெயராகாதென்றல் பொருந்தாமை விருத்தியுட்காண்க (பெயரியல் 34) ' அகத்தியம், தொல்காப்பியம், கபிலம் என்பனவாகுபெயரல்லவாதல் ஆகுபெயர்க்கும் அன்மொழித் தொகைக்கும் காண்க: வேற்றுமை விருத்தியுள் விளங்கக் கூறினும், ஆண்டுக் காண்க ் (பெயரியல் 34) அது பொருந்தாமை விருத்தியுட் கூறிலும். ஆண்டுக் கான்க (பெயரியல் 37)

என வரும் பிறபகுதிகளும் தொல்காப்பிய முதற்குத்திர விருத்திக்கும் இர்நூற்கும் உள்ள கருத்துக் தொடர்பின் இனிது புலப்படுத்துகின்றன. அன்றியும், முதற்குத்திர விருத்தி கற்றபின்னரே இர்நூல் கற்கும் தகைமை உடையது என்று முனிவர் கருதியமையையும் புலனுக்குகின்றன.

#### இலக்கணக் கொள்கைகள் : வகையில் விரு வக்கு நடிகு (12)

தம்முடைய இலக்கணக் கொள்கைகளாகப் பலவற்றை ஆங்காங்குச் குருவளி' யுள்ளும் முதற்குத்திர விருத்தி 'யுள்ளும்' முனிவர் வகுத்துரைப். 'பர் 3 1) போலி எழுத்தென ஒன்று இல்'ல, 2) சார்பெழுத்து மூன்றே. 3) ஐகாரக் குறுக்கம் மொழி முதற்கண் இல்லே. 4) ஒளகாரக் குறுக்கம் என்று ஒன்று இல்லே. 5) மகரக் குறுக்கம் இல்லே. 6) தமிழ் ஒழிக்க பதி னேழ் நிலத்து மொழிகளேயும் திசைச்சொல் என்று கூறக்கூடாது, 7) தன்மை விரவுத்திண யாகாது. 8) எண்ணுப்பெயர் ஆகுபெயராகாது என்றல் பொருக்தாது. 9) ஆகுபெயரும் அன்மொழித்தொகையும் வேறு வேறு இயல்புகளே உடையவை. 10) முற்று எச்சம்' என்புழி எச்சமே முற்ருய்த் திரிக்தது: முற்று எச்சமாய்த் திரிக்தன்று.

இக்கோட்பாடுகள் இலக்கண விளக்கச் குருவளியுள் ஆங்காங்கு விளங்குதல் காணலாம்.

Contoro Libradiana dominia da da

### மேற்கொண்டுள்ள மறுப்பு வகைப்பாடு

இலக்கண விளக்க ஆசிரியரை மறுக்குங்கால். இவர் மேற்கொள் ளும் முறைகள் சில காணப்படுகின்றன; (1) சொற்றுமம் குற்றம் காட்டல்; இதற்கு ''மஃமகள் ஒருபால்'' என்ற முதல் நூற்பா மறுப் <mark>பைக் காட்டலாம், 'இவ்வாறு மேலும் சொற்ரெறும் உள்ள குற்றங்களேக்</mark> கூறின் விரியும் என்டுருநிக'' என்று முடிக்கின்றுர். 4 (2) பயனில் கூற்று <mark>என் றுரைத்தல்; 'எண்ணுமுறையும் போல்வனவற்ருல் ஒரு பயனின்</mark> மையின் அவற்றை வகையுட் சேர்த்துக் கருவிசெய்தல் பயனில் கூற்ரு <mark>மாறு அறிக' என்கின்ருர்' 5(3) மிகைஎன்று கூறல்; 6 'அவ்வாறன்றி உயிரீ</mark> ராறு மெய்ம்மூவாறு என்னும் தொகைகளே எண்ணுச் சூத்திரத்தும் பெயர்ச் சூத்திரத்தும் வேறு வேறு கூறல் மிகையாம் என்க என்கின்ருர். (4) அதிவியாத்திக் குற்றம் எனல் ; 7 ஆல்கால் என்பன தம்மோடு தாம் சார்ந்து வருதலின் அதிவியாத்திக் குற்றமும் ஆமாறு காண்க ் (5) அவ் வியாத்திக் குற்றம் எனல்: 👂 அஃதாய்தத்திற்குப் பொருந்தாமையின் அவ் வியாத்திக் குற்றமும் (ஆமாறு காண்க,) (6) கருத்தறியாது குற்றம்படல் <sup>9</sup> நன் னூலார் மொழிமு தற்கட் சுட்டுப் பொருளுணர்த்திவரின் அல்லது சுட் டெழுத்தாகா வென்பார். தனிவரிற் சுட்டு'' என்ருர், அவர் கருத்தறியாது குற்றமும் கூறினர்" (7) தடைக்கு விடையின்மை காட்டல், ் நாவி ளிம்பணுகுதற்குக் காரணமாகிய பல் அண்பல் என்ருர். பல் நாவிளிம் <mark>பணுகுதற்குக் காரணமாயின் அணுகுதற்குச் செயப்படுபொருள் யாதென்</mark> பார்க்கு விடையின்மையறிக.' (8) பொருந்தாது எனமறுத்தல்; <sup>1</sup>1 ஆய் தம் குறலிணேக்கீழ் வாராதென்றல் பொருந்தாதென மறுக்க (9) பொருள் ஏலாதெனச் சுட்டல் 12 '(உயிர்த்தலென்பதற்கு) ஒலித்தலென்னும் பொருளேலாமையறிக ் ''இதற்கு விருத்தியுட் காண்க. என மாட்டேற்றி மறுத்தல்; 13 . இதற்கு விருத்தியுட் காண்க' (10) உணர்ந்திலர்போலும் என்றெடுத்துக் காட்டல். இவையும் பகுபதவுறுப்பாறனுட் சந்திநோக்கி விகாரப்பட்டமை உணர்ந்திலர் போலும்; கொக்கு குறி கணைக்கிலியால

- (11) குன்றக்கூறல் என்னும் குற்றமாம் எனல்:—14 ''ஈண்டு எல்லா மொழிப்புணர்ச்சிக்குங் கருவி செய்யாது தமிழ் மொழிப்புணர்ச்சி மாத்தி ரைக்கே கருவி செய்தல் குன்றக்கூறல் என்னுங்குற்றமாம் என்க. (12) மயங்கிக் கூறிஞர் எனல்: 15 'உயிரீறு பன்னிரண்டேன எழுத்து வேற்றுமைபற்றி எண்ண மறந்து. இடவேற்றுமைபற்றி எண்ணி உயிரீறு நூற்றுறுபத்து மூன்றென மயங்கிக் கூறிஞர்.
- (13) மாறுகொளக் கூறல் எனல்: 16, 11 மகரத் தொடர்மொழி மயங்குதல் வரைந்த, னகரத் தொடர்மொழி யொன்யஃதென்ப ் என வாகிரியர் தோல்காப்பியனர் வரைந்தோதியிருப்ப, இவர் இத்தொடக்கத்தன வெனப் பின்னுஞ் கெலவுளவாக அவரோடு மாறுகொளக் கூறினர்.
- (14) வடமொழிக்குறியீடு பழுது எனல்: 17 ்ஆவர் தமிழ் மொழி மாத்திரைக்கே யிலக்கணங் சுறுதுமென புகுந்தமையாற் பதவியலென வடமொழியாற்குறியீடுதல் பழுதாமென்க. (15) முன்னெடு பீன் மயங்கக் கூறுதல் அவரியல்பு எனல்: 13 ்கச்சினன் நாட்டினன் என்புழிவரும் இன் ஈண்டுச் சாரியையன்று; உறங்கினை என்புழிப்போல இடை நிற்றலா னிடை நில்யாம் என்ருர், அதனே மறந்து பதமுன் விகுதியும் என்னுஞ் குத்திரத்துள் உண்டது ஊரது என்ருற்போல சாரியை வரவேண்டியே நின் றனவேன்ருர். இங்ஙன முன்னெடு பீன் மயங்கக் கூறுதல் அவரியல் பென்க.
- (16) பதவியல் முழுவநிலும் உள்ள குற்றங்களே முற்றக்காட்டாது ஓர் உவமை காட்டி முடித்துள்ளார். அதனே 'உவமை காட்டி மறுத்தல்' என்ற வகையாய்க் கூறல் பொருந்தும். 19
- 'இன்னுமிவ்வியன் முழுதிலும் இவர் கூறியவற்றுட் குற்றங்களே விரிக்கப்புகின், விளேயாட்டு மகளிரட்ட மணற் சோற்றிற் கல்லாராயப் ப புகுதலோ டொக்குமென் நெழிகப்
- (17) பொருளன்மை காட்டல்: 20 உயிரீற்றப் புணரியல் என்ப தற்கு ஏழாம் வேற்றுமைச் சந்திப் பொருள்படக் கூருது எழுவாய்ச் சந்திப் பொருள்படப் பொருள் கூறியமையைக் காட்டி 'அது பொருளன்மை அறிகு என்று மறுக்கின்ருர்.
- (18) ் நன் னூற் கருத்தறியாமை காட்டி மறுத்தல்; <sup>21</sup> அற்றுச் சாரியைபொருணிக்க் குதவிசெய்யுஞ் கிறப்புத் தோன்ற புல்லற்ற ் என்ற நன் னூலார் கருத்தறியாது அல்லுச் சாரியையெனக் கொண்டார்.
- (19) பஇடத்தாற் பொருந்தாமை காட்டல் <sup>22</sup> குண நமல வளன வோற்றிறு தொழிற்பெயர் என்றற் நெடக்கத்து மெய்யீற்றுப் புணர்ச் சிக்கே உரிய விதியை யீண்டுங் கூறுதல் உயிரீற்றுப் புணரியலென்னும் பெயர்க்கேலாமை தெரிந்துகொள்க.

- (20) தாம் கூறிபதையே மறந்து பிறிது கூறுவல் எனல்: <sup>23</sup> ''எக் – கண்டு பெயருங்காலே என்பவற்றைக் காட்டித் தாம் கூறிய செய்கைக் கேற்பக் கூறமறந்து தொல்காப்பியனர் கூறியவாறே அவ்வுரைவாககத்தை எடுத்தெழுதினர்.
- ் (21) | சொன்முடிபு பொருந்தாதெனக் காட்டல் : <sup>24</sup> சக**ர வின** முச்சுட்டின் இதனுட் சொன்முடிபு பொருந்தாமை தெரிந்துகொள்க.
- (22) ஒருவழிப்பட ரில்லாமையும், பலவழிப்பட ரிற்றலும் காட்டிமறுத்தல் <sup>25</sup> சொற்பல்கச் சூத்திரஞ் செய்தற் கஞ்சாதார்க்கு கன் னூலார் போலச் 'சாலவும் சொற்சருங்கச்' சூத்திரித்தும் சிலவற்றைத் தொல்காப் பியனர்போலச் சாலவும் சொற்பல்கச் சூத்திரித்தும் ஒருவழிப்பட ரில்லாமை காட்டி மறுக்கின்ருர்; சிலவித்களே கன் னூலார் கயம்பற்றிப்புடை நூலோடு ஓப்பக்கூறிச் சில வித்களேத் தொல்காப்பியனர் கயம்பற்றி வழி நூலோப் பக் கூறியமை காட்டி 'இவ்வாறு பல வழிப்பட நூல்செய்தார், நூல் செய்யுக் திறனறியாமை யானென்க 'என்று முடிக்கின்ருர்.
  - (23) வெற்றெனத் தொடுத்தல் எனல் <sup>26</sup> பதவியலில் எ**முத்தே** தனித்தும் இ<sup>2</sup>ணந்தும் தொடர்ந்தும் பதுமாம் பொருள்தரின் **என்ப** தொழித்து ஏனேய வெல்லாம் வெற்றெனத் தொடுத்தலாய் முடியுமாறறிக எனக் காட்டுகின்ருர். <sup>24</sup> உண்மை அறியமாட்டாமை காட்டி மறுத்தல்: <sup>27</sup> இச்செய்கை செய்தற்கு இது சிறந்த கருவி. இது சிறவாக் கருவி என்னும் உண்மை அறியமாட்டாமையின் எனவரும் பகுதி காண்க,
  - (25) 'அறியார்போலும்' என மறுத்தல்: <sup>28</sup> 'உயர்திணேயென்பது இறந்தகால விணத்தொகையென்றுர். உயர்ச்சி முக்காலத்து மொத்தியல்வ தறியார் போலும் என்ற பகுதி காண்க.
  - (26) 'மறந்தார்போலும்' என மறுத்தல்: 29 ஆண்பால் பெண்பால் என்னும் வழக்கு. உயர்திணேக்கே யன்றி அஃறிணேக்கின்றென்ருர் எனத் தொடங்கித் தொல்காப்பியனர் மரபியல் நூற்பாக்கள் சிலவற்றைக் காட்டி இவற்றை மறந்தார்போலும் என்று சுட்டினர்.
- (27) 'வழக்குநெ யாகாது என மறுத்தல் <sup>30</sup> குழூஉக் குறியை யும் வழக்கு நெடுயென உடன் எண்ணியமை சான்ரோர் வழக்கின் கண் ணும், செய்யுட்கண்ணும், வாராமையின் அமைக்கப் படாமையில். வழக்கு நெறியாகாது என மறுக்கும் பகுதி காண்க.
- (28) முக்குண வயத்தால் முறை திறம்பல் உயிர்க்கியல்பு, எனக் காட்டிக் குறிப்பால் மறுத்தல் <sup>31</sup> வடவேங்கடர் தென்குமரியென இரண்டெல்லேக் குட்பட்டனவெல்லார் தமிழ்நாடாகவும் அவற்றுளொரு ரிலத்தைப் பிரித்துச் செர்தமிழ் ரிலமென்றற்குக் காரணமறியாமையின், அதற்கெல்ல முன்னுரை செய்தார் கூறியதே புற்றித் தாமுமுரைக்கார்

் ஒருவர் சென்ற வழியே சேறலுலகியல்பாதவின் முக்கு**ண வயத்** ் தான் முறை திறம்பல் உயிர் வருக்கத்துக் கெல்லாம் பொதுவாதலறிக**்** – ு என்ற பகுதி காண்க.

- (29) அவர்க்கது கருத்தன்று எனக்காட்டல்: 32 திரிசொல் பற்றிய விளக்கத்தில் பரியாய நாமங்களெல்லாம் பெரும்பான்மையும் ஒவ்வொரு காரணம்பற்றி வருதலின் வேறு சொல்லேயாம் என்று கூறி அவர் தாமே கூறும் கூற்றைக்காட்டி அவர்க்கது கருத்தன்று என மறுக்கின்ருர்.
- (30) 'அது போலியுரையென்க' எனல்; <sup>33</sup> பன்மை சுட்டிய பெயர்க்கு உரைக்கப்படும் பொருள். பொருந்தாமையைக் காட்டி 'அது போலியுரையென்க' என்று முடிக்கும் பகுதி காண்க,
- (31) ஆசிரியர்க்கும் அறியாமை ஏற்றினர் எனல் 34 ்பேய் பூதம் மந்தி. கிளி பூவை பேசுதலான். ஆகுமே தன்மை பொது' என்பதே பற்றித் தன்மையை விரவுத்தி‱யெனச் சாதித்து ஆசிரியர் தொல்காப்பிய ஞர்க்கும் அறியாமை யேற்றினர்' என்று முடிக்கும் பகுதி காண்க.
- (32) 'மயக்கமும் மறவியும் இயல்பு' என்று காட்டல்;<sup>35</sup> இஉ ஊவோடு என்னுஞ் சூத்திரத்தான் விளிபேற்கும் எனக் கூறிப்போந்த ஈற்றுள் ஒன்றல்லாத மகரவீற்றுத் தாமென்றும் விரவுப் பெயரையும் ஈண் டெடுத்து விலக்கிஞர். அவருக்கு மயக்கமும் மறவியும் இயல்பென்றற் தெதுவே சான்ருதலறிக' என்ற பகுதி காண்க.
  - (33) 'தமதறியாமையை விளக்கினர்' எனல்; <sup>36</sup> எச்சொல்லாயி னும் பொருள் வேறு கிளத்தல்' என வென்னற்றரப்பட்ட பாதுகாவலாண யால் என்ருர். இவ்விலக்கண விளக்க நூலுள் எச்சொல்லாயினும் பொருள் வேறு கிளத்தலென இவராற்றரப்பட்ட வாண யாண்டையதென்க. தாம் செய்த நூன்முறைபற்றி யுரைசெய்யாது தொல்காப்பியத்திற் கிடந்த வாறே படியெடுத்தெழுதித் தமதறியாமையை விளக்கினர் என அறிக" எனவரும் பகுதியைக் காண்க.
  - (34) 'முதலோத்துக்களோடு இயையாமை' காட்டல் <sup>37</sup> நால் வகைச் சொல்லிலக்கணங்களே முன்னர் வைத்து வழுக்களேந்து சொற்களே அமைத்துக் கோடலே அவற்றின் பின்னர் வையாமை, முதலோத்துக் களோடு இயையாமை காண்க என உணர்த்தும் பகுதி காண்க,

்தமக்குத் தோன் றியவாறே உரைத்தார்'. 'தமக்கு வேண்டியவாறே கூறினர், 'தோன் றியவாறே குற்றம் கூறினர்' என்ற தொடர்களும் இலக் கண விளக்கச் சூருவளியில்' வரும். மறுப்புத் தொடர்வகைகள், இவை ஐந்திடங்களிற் காணப்படுகின்றன. ஒரு சான்றும் இன்றி அடிப்படையி லேய்ய குற்றமாகப் படுவனவற்றை இலக்கணவிளக்க ஆசிரியர் கூறியுள் ளார். என்று தாம் கருதும் இடங்களில்' மாதவச் சிவஞான யோகிகள் இவ்வாறு குறித்துள்ளார் என்பது கூர்ந்து மோக்குவார்க்குப் புலகும். 33

#### துண்பொருள் விளக்கம் :

்தன்மையை உயர்திணேக்கும் அஃறிணேக்கும் பொதுவாகிய விரவுத் திண்' என்றல் யோகிகள் கருத்து அன்று <sup>39</sup> இலக்கண விளக்க ஆசிரியர் கருத்தை வன்மையாக மறுக்கின்ருர். கிளி, பூவை, மந்தி முதலியவை பேசுவனவாகக் கூறப்படுதல், புணேந்துரை வகையாற் கூறப்படும் என்றும் கிளி, பூவை, கூறியவாறு கூறுதலல்லது சொல்லுண்மை அறிந்து கூறுதல் உலகத்து இல்ல என்றும் காரணங்காட்டி விளக்குவர் யோகிகள். புராணங் களில் எறும்புகள் பேசினவாகக் வரும் கருத்தைத் தாமே தடையாக எழுப் பிக்கொண்டு அவை பேசுதல் குறிப்பாலுணர்த்துதலன்றி மொழியால் பேசுதலன்றென்ப தெல்லார்க்கும் ஒப்பமுடிந்தது என்பர். இவ்வாறு முடி யவே, 'அஃறிணேப் பெயர்களெல்லாம். இவ்வாருன்றற்கொன்று குறிப்பா லூணர்த்தும் என்பது பெறப்பட்டது' என்றும் விளக்குவர்,

ஒரோவழி அஃறிணப் பொருள்கள் மொழியாற் பேசுவன உளவா யின் அது தெய்வத்தன்மை, முதலிய விசேடத்தாலன்றிப் பொருட் டன்மையான் அன்மையின் அமைத்துக் கொள்வதன்றி. அதுபற்றி விரவுத் திணேயென்றல் சிறிதும் பொருந்தாதென்க' என்ற முனிவர், இவ்வாறு கொள்ளாதார்க்கு, கேட்குந போலவும் என வழுவமைத்தலும் வேண்டா என்க என்று முடித்தல் முற்ருய்ப்புப் போன்று அமைகின்றது.

்எழுவாய் வேற்றுமை என்பதற்கு இலக்கண விளக்க ஆசிரியர். செயப்படுபொருள் முதலியவற்றின் வேறுபடுத்துப் பொருண்மாத் ரம் உணர்த்தி நிற்றலின் எழுவாயும் வேற்றுமையாயிற்று என்று எழுதுதலே முனிவர் மறுக்கும் பகுதி நுட்பமானது. அவ்வாறு கூறுவார்க்கு விகாரத்தி னின்றும் வேறுபடுதலில் இயல்பும் விகாரமேயெனல் வேண்டுமென்க இவ்வாறே எழுவாயாய் நின்ற உருபே ஆறு வேற்றுமைகளின் உருபையும் ஏற்கும் என்னும் கருத்துடைய ஆறனுருபும் ஏற்குமவ் வுருபே என்ற நன்னுலார் நூற்பாவிற்கு அவர் கருத்தறியாமல். ஆரும் வேற்றுமையுருபு பிறவுருபுகளேயும் ஏற்கும் எனப் பொருள் விரித்தமை பொருந்தாது எனக் கூறுதல் நுட்பமாக உணர்ந்து மகிழத்தக்கது. 10

சொல்லதிகாரத் தொடக்கத்தில், 'மேற்பாயிரத்துள் கிறுத்த முறை யானே' என்ற பகுதியை முனிவர் கோக்குகின்ருர். 'பாயிரஞ்செய்தார். சதாசிவ நாவலர் என்றன்றே ஆண்டுரைத்தார். சதாசிவநாவலர் கிறுத்த முறைபற்றி வைத்தியநாத நாவலர் நூல்செய்தார் என்றல் பொருந்தாமை அறிக' என்று வன்மையாக மறுக்கின்ற திறம் உணர்ந்தின்புறத் தக்கது. ஏனேனில் பாயிரம் நூல்செய்த பின்னர், செய்யப்படுவதாகலின் என்ற தொடர் இம்மறுப்பிற்கு அடிப்படையாக கிற்கும் ஏதுவாகின்றது. அது பொருள் விரித்துரைத்தனன்' என்றிறந்த கால வாய்ப்பாட்டாற் கூறியதனு லும் உணர்க' என்ற ஏது விளக்கம் பின்னும் அதீன உறுதிபெற கிறுவு கின்றது எனலாம், 41

திணே என்பதற்கு ஒழுக்கம் என்ற பொருள் பொருந்தாமை காட்டிச் 'சாதி' என்பதே இங்குப் பொருந்தும் பொருள் என்று நிறுவியுள்ளார். அஃநிணேயுள் உயிர் இல்லன வற்றிற்கு ஒழுக்கம் இன்மையில் அது பொரு என்று' என்ற முனிவர் கருத்தரை ஏற்கத்தக்கதே அன்ரே? திணே என்பது பலபொருள் ஒருசொல் என்றும் அது 'சாதி' என்பதையே ஈண்டுணர்த்தி மிரின்றது என்றும் தெளிவுபடுத்துகின்ருர். 42

திசைச்சொல் என்பது தமிழ் ஒழிக்க பதினேழ் கிலத்து மொழிகளே பும் கொடுக்குமிழ்காட்டு மொழியோடொப்பக் குறிக்காது என்பது முனிவர் கருத்து. (1) ஆசிரியர் தொல்காப்பியர் அவ்வாறு கொள்ளார், (2) உரை யாசிரியர் சேவைரையர் கூறவில்லே. (3) டைசொற்போல ஏனே கிலத்துச் சொற்கள் சான்ரேர் வழக்கினுள்ளும் செய்யுளுள்ளும் வரவில்லே. (4) சில செயற்கள் இக்காலத்து வரினும் இலக்கண முறையன்று, – இந்நான்கு காரணங்களேக் காட்டி அவை தமிழ்க்குரிய திசைச்சொல் ஆகாமையை விளக்குகின்ருர் 43.

ஆகுபெயரும் அன்மெடிழ்த் தொகையும் வேறு வேறு என்ற தம் கருத்தைத் தொல்காப்பிய முதற் குத்திரகிருத்தி யுள்ளும் முனிவர் நிறுவு வர் 44 சேனுவரையரிடத்துப் பெருமதிப்புடையவர். முனிவர் என்பது இலக் கண விளக்கச் குருவளியிற் பல இடங்களரல் விளங்குகின்றது, ஆயினும் தம் கருத்துக்கு மாறுபட்ட இடர்கள் வரும்போது சேனுவரையரையும் முனிவர் மறுக்கும் துணிவும் உரனும் உடையவர் ஆவர். புஆகுபெயரும் அன்மொழித்தொகையும் ஒன்றேயென்று கருதும் சேனுவரையர் கருத்தை எடுத்துக்காட்டி, இன்னும் ஒரேவேரிடங்களில் இவ்வாறே மயங்கிக் கூறுவர். அங்ஙனம் ஒரோவழி மயங்குதல்பற்றி அவரை இகழற்க: கச்சினர்க் கினியர் முதலியோர்போல யாம் பிடித்கதே சாதிப்போம் என்னும் செருக்கால் யாண்டும் மயங்காமையின், முக்குணங்களும் மாறி மாறி வருதலின் அதுபற்றி யெனத்துணே நுண்ணறிவாளரு மொரேவழி மயங்குத வியல் அதுபற்றி யெனத்துணே நுண்ணறிவாளரு மொரேவழி மயங்குத வியல் பென்க" என்கின்ருர், இரண்டு திருக்குறட்பாக்களே எடுத்துக் காட்டு கின்ருர்,

- " அரிய கற்ருசற்ருர் கண்ணுந் தெரியுங்கால் இன்மை யரிதே வெளிறு ,,
- ் குண நாடிக் குற்றமும் நாடி ய**வ**ற்றுள் மிகைநாடி மிக்க கொளல் ''

இவ்வாறு கூறும் முனிவர், ஆசிரியர் அகத்தியஞர் தொல்காப்பியஞர் பதஞ்சலியார் முதலாயிஞேரும் ஒரோவழி அவ்வாறு மயங்கார் என்று கூறுவது வியப்பாகவே உள்ளது. அவர் தவத்தான் மனந்தூயராய் முக் குணங்களேயுங் கடந்து இறைவனருள் பெற்றுடையராதலின் அன்னரல்லர்; என உணர்க' என்ற காரணமும் காட்டுகின்ருர். 45 ் மெய்ம்மயக்கம் என்பதற்கு மாருனதாக உயிர்மேய் மயக்கம் என்ற குறியீடு உள்ளதென மறுக்கின்ருர். தொல்காப்பியனர், நன் னூலார் கருத்தறியாது இவ்வாறு கொண்டனர் என்று முனிவர் கருதுகின்ருர். 46

இலக்கண விளக்க நூற் கருத்துக்கின மறுக்கப்புகுந்த முனிவர், பிரயோக விவேக நூலாரையும் ஓரிடத்துச் சார்த்து ரிலேவகையில் மறுத் துரைக்கின்ருர். <sup>47</sup> ''சொல்லியல்பு சிறிது முணராமையாற் றமக்கு தமக்குவேண்டியவா றெல்லாம் கூறிஞர், பிரயோக விவேக நூலாரும் சொல்லியல்புணராமையான் எல்லாச் சொல்லும் உரிச்சொல்லாமெனவும், குறிப்பு விணமுற்றும் பெயர்ப் பகுபதமும் ஒன்றெனவும் மயங்கிக்கூறி, குறிப்பு விணமுற்றே தத்திதாந்தம் எனவும் கூறிஞர்'' எனவரும் பகுதி காணத்தக்கது.

சில மறுப்புக்கள் 'விருத்தியிற் காண்க' எனக் குறிக்கப்பட்டன. எடுத்துக்காட்டாக உயிரீற்றுப் புணரியலில் மூன்ரும் நூற்பாவாகிய 'வேற் றுமை வழிய பெயர்புணர் கிஃயே என்பதற்கு இலக்கண விளக்கம் தரும் பொருளே மறுக்கும் பகுதி பின்வருமாறு' ''இச்சூத்திரத்திற்கிது பொரு என்மை விருத்தியுட் காண்க. நால்வகைச் சொற்களும் இருவழியும் புணரு மென மேலெய்தியதனே ஒருமருங்கு மறுத்துப் பெயர்ச்சொற் புணருகிஃயே வேற்றுமை வழியவாம் என்பது பொருளெனக்கொள்க '' என்பது முதற் சூத்திரவிருத்தியில் முனிவர் இதன் பொருளே விளக்கிய பகுதியாம். 48

## இலக்கணச் சிந்தனே வளர்ச்சி : கூடி முடியாக முடியாக

இல்வாறு மாதவச் சிவஞான யோகிகள் செய்துள்ள இப்படைப்பு அமைகின்றது. எண்பத்திரண்டு இடங்களிலேயே மாறுபடுவதால் பெரும் பான்மையான இலக்கண விளக்கப் பகுதிகள் அவர்க்கு உடன்பாடே என்று கொள்ளமுடிகிறது. அறிவாராய்ச்சி மிகுந்த அக்கால இயல்மாக இத்தகைய ஆழ்ந்த மறுப்பு நூல்களேக் காணலாம். இவற்றை நடுநிலே நின்று நோக்குங்கால் வரலாற்றுப் போக்கில் விளேந்த இலக்கணச் சிந்தின களின் வளர்ச்சிநிலே மாற்றங்கள் என்று குறிப்பிடுதல் பொருந்தும்.

## அடிக்குறிப்புகள்

- 1 இக்கட்டுரையிற் காட்டப்பெறும் பக்க பண்கள் சூத் திர இயல் எண்கள் அனேத்தும் ஆறுமுக நாவலரது 1952 ஆம் ஆண்டு (கர்ஞு தை மீ) 5 ஆம் பதிப்பாக வெளிவந்த 'இலக்கண விளக்கச் சுருவளி'' நூலேத் தழுவித் தரப்பெற்றுள்ளன. (இலக்கணக் கொத்து. தொல் காப்பியப்பாயிர விருத்தி, தொல்காப்பிய முதற் சூத்திர விருத்தி ஆகியனவும் இப்பதிப்பில் இணந்துள்ளன)
- 2. மேற்படி நூல் பக் 62.
- "சுவஞான முனிவரின் இலக்கணக் கொள்கைகள்" டாக்டர் சொ. சிங்காரவேலன், "ஞானசம்பந்தம்" (தருமையாதீன இதழ்) தருமபுரம் காண்க.

- 4. மேற்படி இலக்கண கிளக்கச் சூருவனி நூல் பக்கம் 65. 5. மேற்படி தூன் பக்கம் 65' 72' 6. மேற்படி நூல் 7. மேற்படி நூல் பக்கம் 65. 10. மேற்படி நூல் பக்கம் 66. 11. மேற்படி நூல் பக்கம் 67. 12 மேற்படி நூல் புக்கம் 67 13. மேற்படி நூல் பக்கம் 67 66, 68, 72 போலியெழுத்தென வேறில்லே என்பது விருத்தியுட் காண்க என மேலுரைத்தாம் கடைப்பிடிக்க'' (பக் 72) முதலியன காண்க. மேற்படி நூல் — பக். 89 15. மேற்படி நூல் — பக் 70, 73 16 மேற்படி நூல் – பக் 71 17. மேற்படி நூல் — பக் 72 18. மேற்படி நூல் — பக் 73 19. மேற்படி நூல் மேற்கரட்டிய பக்கம் 20. மேற்படி நூல் — பக் 74 21. மேற்படி நூல் பக் 74, 75 23. மேற்படி நூல் பக் 72 24 மேற்படி நூல் பக 72 25. மேற்படி நூல் மேற்காட்டிய பக்கம் 25. மேற்படி நூல் பக் 78 26. மேற்படி நூல் — பக் 79 27. மேற்படி நூல் — மேற்காட்டிய பக்கம் 28. மேற்படி நூல் — பக் 80 29. மேற்படி நூல் பக் 83, 81, 89 30. மேற்படி நூல் பக் 82 31. மேற்படி நூல் மேற்காட்டிய பக்கம் 32. மேற்படி நூல் பக் 83 33. மேற்படி நூல் பக் 84, 88 34. மேற்படி நூல் பக் 85 35. மேற்படி நூல் பக் 90 36. மேற்படி நூல் பக் 94 37. மேற்படி நூல் மேற்கு ட்டிய பக்கம் ேற்படி நூல் பக் 67, 69, 70, 73 - முதலியன காண்க. 38 39 மேற்படி நூல் பக் 85, 86 40. மேற்படி நூல் பக் 88 41. மேற்படி நூல் பக் 81 மேற்படி நூல் மேற்காட்டிய பக்கம் 43. மேற்படி நூல் பக் 83 44. மேற்படி நூல் பக் 87 88; 49
- 45. மேற் டி நூல் பக் 49
- 46. மேற்படி நூல் பக் 71
- 47. மேற்படி நூல் பக் 73
- 48. மேற்படி நூல் பக் 55

## நன்னூல் - விருத்தியுரை

வித்துவான். ச. இரத்நவேலன், ் (திருவாவடு துறை ஆதீனப் பிரசாரகர், சங்கரநயிஞர்கோயில்.) Marie - pile SASTER STATE OF LOS STATES 

ஒன்னர்த் தெறல்செய் துவந்தார்க் கருள்தவம் உன்கண்ணதே ு என்னு மொழிவர் சிவஞான தே**வ** விசைந்தசைவ **ு** மன்னு வலன்செ யிலக்கணஞ் சூரு வளியுறுத்தி யுன்னுப் பவணந்தி நூலினி தாக்கலென் ஓர்கிலனே.

> (ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் இரட்டைமணிமாலே பொ. பாண்டித்துரைத் தேவரவர்கள்.)

#### தோற்றுவாய் :

A SHILL SOUTH LOTT ALLS TO FE

செந்தபிழணங்கு செய்த அருந்தவத்தால் அவ்வணங்கின் பெருமை <del>ரின்</del> று தழைக்கப் பேருபகாரம் செய்த தவஞானச் சீலர் பல்லோர். அவருள் தலேவராய் நின்று அவஞானம் போக்கிச் சிவஞானம் விளேத்த எங்கள் குல தெய்வம் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் தமிழணங்குக்குச் சூட்டிய முடியின் கண் நின் ருௌிரும் மணிகள்போல ஆக்கி உபகரித்த நூற்செல்வம் பல அவற்றுள் முதன்மையும் தஃமையும் பெற்றிலங்குவது திராவிட மாபாடி யம் எனக் கற்றுவல்ல சான்ருோற் போற்றப்படும் ஸ்ரீ சுவஞானபோத மஹா பாஷ்யமாகும்,

ஈடும் எடுப்புமற்ற அச்சிவஞானபோத மஹா பாஷ்யத்தை அருளிச் செய்வதே தமது பரம லட்சியமாகக்கொண்டு அவதாரம் செய்தருளிய<mark>வர்</mark> <mark>கள் ஸ</mark>்ரீமத் சிவஞானசுவாமிகள். ஆதலால் அப்பாஷ்யப் பொருளேப் பயப் பிக்குங் கருவியாய் அந்நூற் பயிற்சிக்கு முன் ஒருதஃயாக வேண்டப்படுவ தாகிய இலக்கண, தருக்க பிரபந்த காகிய, மறுப்பு, மொழிபெயர்ப்பு, நூலுனர்களும் ஆக்கித் தமிழ்மொழிக்கு உபகரித்தார்கள். அதனுல் தமிழ் மொழி. 'மண்ணிடை இலக்கண வரம்பிலா ஏனேமொழிபோல் எண்ணவும் என்ற பெருமையைத்தக்க வைத்துக்கொண்டது.

ஸ்ரீ சிவஞான போதத்தின் கண்ணும், மஹாபாஷ்யத்தின் கண்ணும் உள்ள மொழித்திறத்தின் முட்டறுப்பதற்கு இலக்கண அறிவு இன்றியமை யாதது. அதற்கென ஸ்ரீமத் சிவஞான் சுவாமிகள் தொல்காப்பிய முதற் குத்திர விருத்தியுரை; நன் னூல் - (சங்கர நமச்சிவாயப் புலவரியற்றிய உரைத் திருத்தம் என்னும்) விருத்தியுரை இலக்கண விளக்கச் குருவளி என்னும் மூன்று நூல்கள் இலக்கணச் சார்பில் இயற்றி யருளினர்கள்.

ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் சுத்தாத்வைத சித்தாந்த முத்தி எய்தி இருநூறு ஆண்டுகள் கிறைவடைந்து 200 ஆவது குருபூசை எய்திய பொழுது திருவாவடுதுறை யாதீனத்து 23-ஆம் குருமகா சங்கிதானம் ஸ்ரீ – ல – ஸ்ரீ சிவப்பிரகாச தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்கள் அக்குருபூஜை வைபவத்தைச் செந்தமிழ் நாட்டவரும் சித்தாந்த சைவரும் இறும்பூதெய்துமாறு மஹோத்ஸவமாகக் கொண்டாடப் பணித்தார்கள். திருவிடைமரு தூரில் நடைபெற்ற அவ்வைபவத்தில் ஒன்றுக்கும் பற்ருத தொழும்பனே கேயும் திடீரென நன்னூல் விருத்தியுரைபற்றி உரையாற்று மாறு ஆக்ஞாபித்தார்கள். குருவாக்ய பரிபாலனம் செய்தலே அடியேன் அந்த ஞானதேசிக மூர்த்திகள் திருவடியே துணயாகக் கடனுகலின் கொண்டு அப்பணி தலக்கொண்டேன்., சிலநேரம், உரையாற்றினேன். அச்சொற்பொழிவை அடிப்படையாகக் கொண்டு '' நன்னூல் விருத்தி யுரை'' என்னும் இக்கட்டுரையும் ஆக்கப்பட்டது. குற்றங்கள் நீக்கிக் குணம்கொண்டு கோதாட்டுதல் கற்றறிந்த மாந்தர் கடன் என்பது எனிய തേൽ பணிவுரை.

#### இலக்கணக்கல்வி:

'எழுத்தறியார் கல்விப் பெருக்கம் அனேத்தும் எழுத்தறிவார் தாணின் இஃயாம் ' என்று உரைத்தார் துறைமங்கலம் சிவப்பீரகாசர். எத்துணேப் பேரிலக்கியங்களில் ஓருவர் பயிற்சியுடையார் என்றுலும் அவரிடம் இலக் கணப் பயிற்சி நிரம்பாவிட்டால் அவ்விலக்கணப் பயிற்சி மிக்கார் முன் அவரது கல்விப் பெருக்கம் பயனற்று இல்ஃயாய் விடும் என்பது அவ்வடி களின் பொருள், அதனுலேயே நம் முன்னேர்கள் இலக்கண அமைதி வாய்ந்த நூல்களேயே நூல்கள் என்று கொண்டனர். மற்றவற்றைப் புறத்தே ஒதுக்கினர். இலக்கணம் கண்போன்று போற்றப்பட்டது. இதனே ஆசிரியர் திருவள்ளுவர்,

#### ' எண்ணென்ப வேணே யெழுத்தென்ப விவ்விரண்டும். கண்ணென்ப வாழு முயிர்க்கு'

என்ற குறளால் உரைத்தார். ஈண்டு எழுத்தேன்பது இலக்கண நால் உணர்த்திற்று. அவ்வுண்மை அக்குறளுக்குப் பரிமேலழகர் உரைமுகத்துக் காட்டிய மேற்கோள் செய்யுளான் அறிந்து கொள்ளப்படும். இவ்வுளவு மேன்மையோடு கூடிய இலக்கண நூலும் கற்று வல்ல சான்ரேரால் செய்யப்படுதல் வேண்டும், சான்ரேர் அல்லாதவர் செய்யின் அவரால் செய்யப்படும் அந்நூல் குன்றக்கூறல் முதலிய குற்றங்கள் நிறைந்து காணப் படும். எனவே அவ்வகையிலும் நம்முன்னேர் மிதந்த ஏச்சரிக்கையுடன் இலக்கண நூலத் கண்டு கற்பித்தனர். ஐம்பது அறுபது ஆண்டுகளுக்கு முன்னர்க்கூடப் படி முறையான் மாணுக்கர்க்கு இலக்கணநூற் கல்வி கற்பிக்கப்பட்டது அக்காலத்துத் திண்ணப் பள்ளிக்கூடங்களிலும் திருமடங்களிலும் தமிழ்க்கல்வி கற்போர் முன்னதாக யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள் ஆக்கிய இலக்கண விடைவிடை, இலக்கணச்சுருக்கம் ஆகிய நூல்களேக் கற்று நிகண்டு நூல்களில் பயிற்சியை விரிவாக்கிப் பின்னர் நன்னூல் காண்டிகையுரை, நன்னூல் விருத்தியுரை என்றமுறையில் கற்றனர். யாப்பு, அணி இலக்கணப்பயிற்கி நிறைவில் தொல்காப்பியம் கற்பிக்கப்பட்டது. இலக்கண நூல்களேயும் அவற்றின் உரைகளேயும் பழைய ஆசிரியர்கள் முறையாகக் கற்பித்தனர் அதலை கற்றமாணவர் சான்ருர் உரைகளே உள்ளவாறறியும் இயல்பினர் ஆயினர். கற்றுவல்ல சான்ருரும் மற்ருர் கோட்பாடு பற்றி முதல் நூலோடு முரணிய இடங்களெல்லாம் ஆசிரியரால் தெளிவாக விளக்கப்பட்டன.

### தொல்காப்பியமும் நன்னூலும் :

தொல்காப்பியம் ஒன்றே எல்லா நூல்களிலும் தஃமையானதா யிருப்ப அந்நூல் மட்டுமே கற்றல் அமையாதோ எனின் அமையும். ஆயினும் கற்போர் படிமுறையான் அறியும் உயிரியல் புடையாராகையால் கடல்போல் பரந்து விளங்கும் தொல்காபியத்தை ஆரம்பத்திலேயே கற்கப் புகுவாராயின்பெரிதும்மலத்துக்குன் றமுட்டிய குருவிபோல இடர்ப்படுவர் ஆகையால் கருணே மிகுதியால் கற்பிக்கப்புகுந்த ஆசிரியன் படிமுறையால் கற்பிப்பான். அச்செயலே மாணவர்க்கு உணர்வு பெருகச்செய்யுமாகலான்.

பிற்காலத்து இலக்கணம் கற்கப் புகுந்தாரும் கற்பிக்கப் புகுந்தாரும் பின் னால்களுள் சிறந்த நன் னூல் ஒன்றையே கற்றும் கற்பித்தும் வந்தனர் அந்நூல் இயற்றிய பவணந்தி முனிவர் நடவா மடிசீ ...... (நன்-137) எனத் தொடங்கும் ஒரு சூத்திரத்திலேயே உலகமஃயாமை உள்ளிட்ட பத்தழ கோடும் கூட்டிச் சூத்திரம் செய்த பல்கிலக் குரிசில். ஆயினும் மற்ரேரர் கோட்பாட்டினர் ஆதலால் தமிழ்மொழிக்கு மேல் வரிச்சட்டம் என்று போற்றப்பட்ட தொல் நாப்பியத்தினின்றும் அவர் வேறுபட்ட இடங்கள் சில.

ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் தாம் அருளிச் செய்த தொல்காப்பிய குத்திரவிருத்தியுள் அவ்விடங்களே எடுத்துக் காட்டியருளியுள்ளார்கள்.

- 1. செய்யுளியலுட் கூறிய ஒற்றளபெடையை அளபெடை அதி காரப்பட்டமை கோக்கி உயிரளபெடையைச் சார வைத்துக் கூறுதல்.
- 2. தனி நில முதனிலே இடைநில் ஈழெனு நால்வகையிடத்தை மூன்றிடமென அடக்குதல்.
- 3. 'மெல்லெழுத் துமிகுத லாவயி ஞன்' (தொல் புள்ளி 20) என்ற வாறே தங்கை நங்கை எங்கை செவி தூல புறம் என மகாரங்

கெட்டு இனமெல்லெழுத்து மிகுமென்னுது மகரமே இனமெல் லெழுத்தாய்த் திரியும் ( ஈன் மெய் புணர் 16 ) என்றல்

- 4. 'அகமென் கௌவிக்குக் கைமுன் வரினே முதனிஸ் ஒழிய முன்னவை கெட்டு மெல்லெழுத் தமிகும்' ( தொல் புள்ளி 20) என்னுது அங்கை யென்புழிக் ககர வகரங் கெட்டு மகரக் திரிக்து முடியும் ( கன்-மெய்-புணர் 19, 16 ) என்றல்
- 5. 'முதலீ ரெண்ணி இெற்று ரகரமாகும் ' (தொல்-குற்-14) இடை நிலே ரகர மிரண்டெ னெண்ணிற்கு நடைமருங் கின்று ' (கொல்-குற்-14) என்றவாறே கூருது இரண்டன் ஒற்றுயிரேக நின்ற ரகர வொற்றின் மேல் உகரம் வந்து செய்கைப்பட்டு முடியும் என்றல்
- 6. 'நாகியாதென யகரம். வரும் வழி உகரம்கெட்டு இகரம் தோன்றும், (தொல் குற் 5) என்னுது ' உகரமே இகரமாய்த் திரியும் (நன் உயிர் 14) என்றல்'
- 7. கெடுமுதல் குறுகும் மொழிகளின்முன் பொதுப்பட ஆறன் உருபிற்கும் நான்கன் உருபிற்கும் அகரம் ரிலே யுமெனக் கூறி 'ஆற ஹருபி னகரக் கிளவி யீரு ககரமுலுக் கெடுதல் வேண்டும்' (தொல் புணர் 13) என்னுது குவ்வி னவ்வரும் என்ருழிதல்
- 8. ஆடிக்குக் கொண்டான் ( தொல் உயிர் 46 ) என்புழி இக்குச் சாரியை யென்னுது குச்சாரியை என்றல்
- 9. வற்றுச் சாரியை வகரங் கெட்டு அற்றேன நிற்கும் என்னது அற்றுச் சாரியை என்றே கோடல்.
  - 10. இன்னென்சாரியை இற்றெனத்திரியும் என்னுது இற்று என்பது வேறு சாரியை எனக்கோடல்.
  - 11. அக்கென் சாரியை மெய்மிசை யொடுங்கெடும் என்னுது அகரச் சாரியை எனக் கோடல்.
  - 12. அ ஆ வ என மூன்றும் பலவறி சொல் (தொல் விணே 19) என்னுதை உண்குவ உறங்குவ என்புழி வகரத்தை வேறு பிரித்து இடைஙில் எனக்கொண்டு அகர விகுதி (நன் - வினே - 10) என்ரெழிதல் ... ... இன்னபிறவாம் '' எனத் தொல்காப்பிய சூத்திர விருத்தியுள் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் அவ்விடங்களேக் காட்டியுள்ளமை கண்டு கொள்க.

் இவ்வாறு நன்னூல் ஆகிரியர் மற்ஞோர் கோட்பாட்டினர் என்று அறிந்தும், தொல்காப்பியர் தொல்லாணே கடைப்பிடியாது வேறு பட்டமை அறிந்தும் அவர்நூல் கற்பதும், கற்பிப்பதும் பொருந்துமோ எனின் பொருந்தும்.

## <mark>லழிநூலும் சார்பு நூலும் :- இந்து கட்டுக</mark>

தமிழ்மொழிக்கண் முதலில் எழுந்த நூல் அகத்தியமே. அந்நூலே தமிழ் இலக்கண முதல் நூல் என்க. அம்முதல் நூல் இயல், இசை, நாடகம் என்ற மூன்றும் விரவிப் பரந்து கிடந்தமையால் இக்காலத்துச் சில்வாழ்நாள் பல்பிணிச் சிற்றறிவினேர்க்கு அறியமுடியாத தாயிற்று, அவர் அறியும் முறைப்பட எண்ணி அதற்கேற்ப இயற்றமிழைமட்டும் தொகுத்துச் செய்தார் ஆசிரியர் தொல்காப்பியர், ஆகலான் அகத்தியத்தின் வழிநூலே தொல்காப்பியம். தொல்காப்பியம் சார்புநூல் போலத்திரிபு வேறுடைத் தாகச் செய்யப்படாது முன்னேர் நூலின் முடிபு ஒருங்கு ஒப்பக் கருதித் தொகுத்துச் செய்யப்பட்டது. அதனுனும் தொல்காப்பியம் வழிநூல் என்ப தூடிம் பெறப்பட்டது.

இனி நன்னூல் சார்பு நூலாம். மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள்

் மரபுநிலே திரியா மாட்சிய வர சி யுரைபடு தூல்தாம் இருவகை மியல முதலும் வழியுமென் நுதலிய நெறிமின்

என மரபியலகத்து நூலிரண்டென ஓதியிருப்பச் சார்பு நூலென ஒன்று கூறியது என்னேயெனின் – ஒன்றன் வழியாகச் செய்வனவெல்லாம் வழியே யாயினும் அவை முன்னேர் நூலின் முடி பொருங்கொத்தலும் திரிபு வேறுடைத்தாதலுமென இருவேறு வகைப்பட நிகழ்கின்றமையின் அது பற்றிச் சார்பு நூலென வேறுகோடலுமமையுமென விடுக்க.

> அங்ஙனக் திரிபுவேறுடையது உம் பொருளான் ஒருங்கொத்தவின் மரபுகிஸ் திரியாமையின், வழி நூலென்றற்கு ஏற்புடைத்தா தலும் அறிக.

எனத் தொல்காப்பியச் சூத்திர விருத்தியுள் காட்டுவது காண்க. அங்ஙனங் காட்டிய ஸ்ரீமத் சுவாமிகள் நன்னூல் திரிபுடையது என்பதற்கு மேலே கண்ட பன்னிரண்டு வேறுபாடுகளே எடுத்துக்காட்டிப் பின்னர்'

' இங்ஙனம் வேறுபடினும், புணர்ச்சி முடிபும் சொன் முடிபும் பொருண் முடிபும் வேறுபடாமையின் மரபுநிலே திரியா வாயின் '

என்று எடுத்துக் காட்டிச் சார்புநூல் பயிற்சி வேண்டேற்பாலதே என்பதைக் குறிப்பான் வலியுறுத்தியது காண்க.

சைவத்துள்ளும் சுவஞானபோதம் என்னும்முதல்நூலும் சிவஞான சித்தியார் என்னும் ஒழிநூலும் முதல் ஆறு சூத்திரங்களேப் பொதுவதிகாரம் எனக் கொண்டிருப்ப, சிவப்பிரகாசம் என்னும் அரிய சார்புநூல் முதல் இரண்டு சூத்திரங்களேயே பொதுவதிகாரம் எனக்கொண்டு திரிபு வேறுடை யதாயிற்று. எனினும் உமாபதிசிவம் என்னும் சிவபிரகாச ஆசிரியர்,

"தெரித்தகுரு முதல்வருயர் சிவஞான போதஞ் செப்பினர்பின் பவர்புதல்வர் சிவஞான சித்தி விரித்தனர்மற் றவர்கடிரு வடிகள் போற்றி விளம்பியநூ லவையிரண்டும் விரும்பி நோக்கிக் கருத்திலுறை திருவருளு மிறைவ னூலும் கலந்துபொது வுண்மையெனக் கருதி யானும் அருத்திமிக வுரைப்பன்வளர் விருத்த நூறும் ஆசில்சிவப் பிரகாச மாகு மென்றே"

என்று நூல்வழி கூறுமிடத்துக்கூறியமையால் திரிபு வேறுடைய தாயினும் பொருளான் ஒருங்கொத்ததன்மை காட்டி மரபுகிலை திரியாத நூலாயிற்று.

இது காறும் கூறியவாற்ருல் நன்னூல் கற்பதும் கற்பிப்பதும் பொருந்தும் என்ருயிற்று.

அன்றியும் நன்னூல் செய்வித்த அமராபரணன் என்னும் சீயகங்கன் தொல்காப்பியக் கட%லச் சுருக்கித் தருக எனவேண்டிக் கொண்டமை யாலேயேஅந்நூல் செய்யப் பெற்றது. அதனே,

்திருந்திய செங்கோற் சிய கங்கன் அருங்க‰ விநோதன் அமரா பரணன் மொழிந்தன் கை முன்னேர் நூலின் வழியே நன்னூற் பெயரின் வகுத்தனன்'

என்ற சிறப்புப் பாயிரத்தானும்

'தொல்காப் பியத்தின் குணதோடந் தேர்ந்து சொலுவதற்குத் தொல்காப் பியங்கற்க நீண்ட தத?னச் சுசூக்கியிசை ஒல்காப் பெகும்பவ ணந்தியென் ரேதி யுபகரித்த வல்கா வலன்சிய கங்கனுந் தான்கொங்கு மண்டலமே'

என்னும் கொங்கு மண்டலசதகத்தானும் அறியலாம்.

#### நன்னூலும் அதன் உரைகளும் :

தொல்காப்பியத்திற்குப் பின் தோன்றிய நூல்களுள் நன்னூல் ஒன்றே சொற்சுருங்கச் சூத்திரித்துச் செறிவு மிக்குக் கற்ரூர்க்குக் களி பேருவகை நல்குவது. அதனுல் இலக்கணம் கற்போர் மத்தியில் நன்னூல் செல்வாக்குப் பேற்று விளங்கியது. இலக்கணக் கொத்து ஆசிரியராகிய சாமிநாத தேசிகர வர்கள்" முன்னேர் ஒழியப் பின்னேர் பலரினுள், நன்னூலார் தமக்கு எந்நாலாரும் இணேயோ. என்னுக் துணிவே மன்னுக" என்று இந்நூலேப் புகுழ்ந்தார், திருத்தணிகையுலா '' நேமிநா தத்தால் நிலேதெரியாச் சொற்புணர்ச்சி காமர் நன்னூற் சூத்திரத்தாற் காட்டிடீர்''

என்ற இந்நூற் பெருமையைப் பேசுகிறது. இந்நூலாசிரியர் பவணந்தி முனிவர் என்னும் சமணத்துறவி சீயகங்கன் என்னும் குருநில மன்னன் வேண்டு கோளின்படி இந்நூல் ஆக்கிரை என்பதைச் சிறபுப் பாயிரம் கொண்டு அறியலாம். மூன்ரும் குலோத்துங்கனுக்குட் பட்ட திற்றரசன் இம் மன்னன் (கி.பி.1178 – 1216) என்று இக் கால ஆய்வாளர் கூறுவர்.

நன் னூல் சமணரால் செய்யப்பட்டதாயி னும்' அந்நியநூல் அவிரோத மின்றேல் உள்ளத்தில் பழுதென்று எண்ணுத ்சைவ நல்லாசிரியரும், வைதிகப் பெரியாரும் இந் நூலக் கற்றும் கற்பித்தும் வந்தனர்,

இந் நூலுக்கு முதலில் சமணராகிய மயிலாநாதரே உரை செய்தாராயி னும் அவ் வுரை நூலாசிரியர் கருத்தொடு பல்வேறு இடங்களில் வேறு படுதலானும் சமணச்சார்பு மிக்கு இருத்தலானும் வேறு ஓர் உரையின் தேவை ஏற்பட்டது. அதனுல் தம் ஆசிரியர் ஆணே வழி திருமெல்வேலியைச் சேர்ந்த சுங்கர நமச்சிவாயப் புலவர் நன்னூலுக்கு விருத்தியுரை ஒன்று ஆக்கினர். சங்கர நமச்சிவாயப் புலவரின் ஆசிரியர் திருவாவடுதுறையாதீனத்து சுவாயி நாத தேசிக மூர்த்திகள். இவர் இலக்கணக் கொத்து, திருச் செந்திற் கலம்பகம், தசகாரியம் என்னும் இலக்கண, இலக்கிய, சாஸ்திர நூல்கள் ஆக்கிய பெரியார்.

தமிழ்நாட்டுச் சைவமக்கள் செய்த தவமே இருவுருக் கொண்டால ணய ஸ்ரீ மத் சிவஞான சுவாமிகள் நன்னூல் விருத்தியுரையில் சில இடங் களில் போதிய விளக்கம், தருதற்பொருட்டுப் புதிய பகுதிகள் பலவற்றை எழுதி விருத்தியுரையின் நடுவே சேர்த்துப் புதுக்கிருர்கள். அவ்வுரையில் தொல்காப்பியச் சூத்திர விருத்தியுள் கூறியனவும் பலவுள, இப் புத்தம் புத்துரை, பின்னுளில் தனிப் பெருமையுடன் ஒப்பும், உயர்வும் இன்றி இரு நாருண்டுகளாக விளங்கி வருகிறது.

இவ்விருத்தியுரையை அடியொற்றியே பின்வந்த உரைகள் ய.அம் விளங்கின. திருத்தணிகை விசாகப் பெருமாளேயர் என்னும் வீரசைவர் நன்னூற்குக் காண்டிகையுரை செய்தார். இந் நண்னூற் காண்டிகை யுரையின் சிறப்புப் பாயிரத்தில்

" நயன்மிகு சங்கர நமச்சி வாயனுல் பயன்மிகச் செய்திடப் பட்ட தன் பின்னர் தவஞா னந்தனிற் சால்புகர் துறைசைச் சிவஞான முனிவனுல் திருத்திடப் பட்ட விருத்தி யுரைதணே வெளிப்படச்சுருக்கி கருத்துப் பதப்பொருள் காட்டு மற்றுஞ்சில வுறுமுறை காண்டிகை உரையுளங் கொண்டு சிறுவரும் உணர்தரும் செவ்சியிற் செய்தனன் '' என்று கூறுவதுகொண்டு இவ்வுண்மையை உணரலாம், நன்னூற் குக் காண்டிகையுரையாக இராமாநுசக் கவிராயர், விசாகப்பெருமாள் ஐயர், யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள், குமாரசாமிப்புலவர், பவானந்தம் பிள்ளே, ஆ. முத்துத்தம்பிப்பிள்ளே, சடகோப ராமாநுசாச் சாரியார் முதலிய பலரது உரைகளும் ஸ்ரீமக் சுவாமிகள் அருளிய விருத்தி யுரையைப் பின்பற்றி வந்தவை. ஆயினும்இந்நாள் வரை இலக்கண ஆய்வுக் கும் ஐயந்திரிபற உண்மைகளேக் கோடற்கும் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் அருளிய நன்னுல் கிருத்தியுரை ஒன்றே போற்றிக் கற்கப்பட்டு வருகிறது.

#### 

இனிஆசிரியர் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள், ஸ்ரீ சிவஞானபோத மஹா பாஷ்யம் ஆக்குவதையே பரம இலட்சியமாகக் கொண்டவர்கள் தொல்காப்பியச் சூத்திர விருத்தி ஒன்று ஆக்கியதே அமையும்; நன்னூற்கு உரைசெய்தது மிகையாகும் எனின் அவ்வாறு அன்று.

ஸ்ரீ சிவஞான போதத்தில் தொல்காப்பிய இயல்வரம்பு ஒன்றே போற்றிப் பேணப்பட்ட விபரம் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் அருளிய சிற் றுரை, பேருரைகளில் பரக்கக் காணலாம். அயினும் நன்னூல் விதிகளும் ஆண்டாண்டு அவ்வரிய சிவஞான போதத்தின்கண் காணப்படுவனவாம். சான்ருக மூன்ரும் குத்திரத்து

#### '' மாயா வியந்திர தனுவினு ளான்மா''

என்று மெய்கண்ட தேவர் அருளிய சூத்திரத் தொடர்க்குச் சிற்று றுரைக்கண் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் ' மாயை ஆகுபெயர். இகரம் விரித்தல் விகாரம்' என்று இலக்கலாக் குறிப்பு அருளியுள்ளார்கள்.

மாயா என்பதும் யந்திரம் என்பதும் வடமொழியாதலால் மாயா யந்திரம் என்றே கூறலாம். விரித்தல் விகாரத்தால் இகரத்தை விரித்து மாயா வியந்திரம் என்றுரைத்தார் ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவ நாயனர். இதற்குவிதி

'ரவ்விற் கம்முத லாமுக் குறிலும் லவ் சிற் கிம்முத லிரண்டும் யவ்விற் கிய்யும் மொழிமுத லாகிமுன் வருமே'

என்ற நன்னூல் சூத்திரத்தில் காணப்படுகிறது. எனவே நன்னூற்பயிற்சியும் சிவஞான போதம் கற்பார்க்கு வேண்டுமென்பது பெறப்பட்டது. அன்றியும் தொல்காப்பியம் பூரணமாகக் கற்றற்கியலாதவர்களும் ஸ்ரீசிவஞானபோதம் கற்கமுற்படின் நன்னூலேனும் கற்றல் வேண்டுவ தவசியம் என்பதுணர்ந்த ஆசிரியர் சிவஞான சுவாமிகள் இந்நூற்கு உரை ஆக்கினர்கள் என்றலுமொன்று.

இனி ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் ஆக்கிய நன்னூல் விருத்தி யுரைக் கண் சிலநயங்களேத் தாலி புலாக நயம் பற்றிக் காண்போம்.

#### தமிழ் நெடுங்கணக்கின் கிடக்கை முறை :-

தமிழ்மொழிக்கண் அமுதல் ஒள வரை உயிர் எழுத்துக்களாம். ககர (க்) முதல் னகர (ன்)முடிய மெய் எழுத்துக்களாம். இவற்றை உயிர், மெய் என இவ்வரிசையில் வைத்ததற்கு ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள்

> சிறப்பினு மினத்தினுஞ் செறிந்தீண் டம்முதல் , நடத்தல் தானே முறையா கும்மே

என்ற நன்னூற் சூத்திர வுரைக்கண் காட்டும் காரணங்கள் கற்ருர் நெஞ்சைப் பிணிப்பனவாகும். உயிர் எழுத்துக்கள் : அ, ஆ, இ. ஈ. உ, ஊ, எ, ஏ, ஐ, ஒ, ஓ, ஒள என்னும் வரிசையிலமைந்த பன்னிரண்டுமாம். மெய்எழுத்துக்கள் : க், ங், ச், ஞ், ட், ண், த், ந், ப், ம், ய், ர், ல், வ், ழ், ள், ற், ன் என்னும் வரிசையிலமைந்த பதினெட்டுமாம். இவ்வாறே நாளிது வரை உயிர், மெய்கள் கற்பிக்கப்பட்டு வருகின்றன. இவ்வரிசையில் எழுத்துக்கள் வைக்கப்படக்காரணம் என்னே? ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் காட்டும் காரணங்களேக் காண்போம்.

- 1 'அகரம் முதலிய பன்னீருபிரும் தனித்தியங்கும் ஆற்றலுடை மையானும் ககரம் முதல் பதினெட்டு மெய்யும் அகரத்தோடு கூடியல்லது இயங்கும் ஆற்றல் இன்மையானும், (உயிர்க்கு) அச்சிறப்பும் (மெய்க்கு) சிறப்பின்மையும் நோக்கி, உயிர் முன்னும் மெய்பின்னுமாக வைக்கப் பட்டன
- 2. உயிர்களுள் அஇ உ என்பன, முறையே அங்காந்து கூறும் முயற்கி யானும் அவ்வங்காப்போடு அண்பல்லடி நாவிளிம்புறக் கூறு முயற்கியானும் அவ்வங்காப்போடு இதழ்குவித்துக் கூறும் முயற்கியானும் அப்பேறப்பிடத்து முறையே முறையாக வைக்கப்பட்டன. ஆகார (ஆ) ஈகார (ஈ) ஊகாரங்கள் (ஊ) அகரமுதலியவற்றிற்கு இனமாதலின் அவற்றைச் சாரவைக்கப்பட்டன.
- 3. ' எகரமாவது அகரக் கூறும் இகரக் கூறும் (அ+இ) தம் முள் ஒத்திசைத்து நரமடங்கல் போல்ரிற்பதொன்ருகலானும் ஒகரமாவது — அகரக் கூறும் உகரக் கூறும் (அ+உ) தம்முள் ஒத்திசைத்து அவ்வாறு ரிற்பதொன்ருகலானும் அவை அவற்றின் பின் முறையே வைக்கப்பட்டன
- 4. ் அகரமும் ் யகரமும் இகரமும் (அ+ய்+இ) தம்முள் ஒத்தி சைத்து நிற்பதொன்ருகலின் எகர ஏகாரங்களின் பின்னர் ஐகாரமும்,
- 5. அகரமும் வகரமும் உகரமும் (அ+வ்+உ) தம்முளொத் திசைத்து நிற்ப நொன்ருகலின் ஒகர ஓ காரங்களின் பின்னர் ஒளகாரமும் வைக்கப்பட்டன''

என்றகூறி வடமொழிக் கண்ணும் இக்கருத்து உள்ளத‰, '' இவ் வாருதல் பற்றி எ ஏ ஐ ஒள என்னும் நான்கௌயும் வடநூலார் சந்தியக் கரம் (dipthong) என்பர், கையடஞர் நரமடங்கல் போல என்று உவமையும் கூறிஞர்'

என்று எடுத்துக்காட்டி ஸ்ரீமத்சிவஞான சுவாமிகள் தெளிவிக்கிருர் கள். தமிழ்மொழிக்கு வட நூல் கொள்கைப்படி கூறுவது பொருந்தாது, தொல்காப்பியர்க்கும் இந்நன் னூல் ஆசிரியர்க்கும் அக்கருத்து உடன்பாடோ என்று வினைவினர்க்கு விடை கூறுவான்போல ஸ்ரீமத் சுவாமிகள்.

்இக்கருத்தே பற்றி ஆசிரியர்.

அம்முன் இகரம் யகரம் என்றிவை எய்தின் ஐயொத் திசைக்கும் அவ்வொடு உவ்வும் வவ்வும் ஔவோ ரன்ன (நன்∙125)

என்ருர். இவ்வாறே ஆசிரியர் தொல்காப்பியரும்

அகர இகரம் ஐகார மாகும் (தொல் மொழி21) அகர உகரம் ஒளகாரமாகும் (தொல் மொழி 22)

எனக்கூறி ஐ என்னும் நெட்டெழுத்தின் வடிவு புலப்படுத்தற்கு அகர இகரங்களேயன்றி அவற்றிடையே யகரமும் ஒத்திசைக்கும் என்பார்

> அகரத் திம்பர் யகரப் புள்ளியும் ஐயென் நெடுஞ்சினே மெய்பெறத் தோன்றும்

> > (தொல்-மொழி-23)

என்றும், ''மெப்பெற'' என்ற இலேசானே ஒள என்னும் கெட் டெழுத்தின் வடிவு புலப்படுத்தற்கு அகர உகரங்களே யன்றி அவற்றிடையே வகரமும் ஒத்திசைக்கும் என்றும். இம்பர் உம்பர் என்ருற் போல்வன காலவகை இடைவகைகளான் மயங்குமாகலின் இவற்றின் முதற்கண் நிற்பது யாதோ என்னும் ஐயம் கீக்குதற்கு

'இகரமும் யகரமும் இறு விரவும்' (தொல் மொழி 25) என்றும் கூறிஞர். மொழிந்த பொருளோடொன்ற அவ்வயின் மொழியாதத?னயும் முட்டின்று முடித்தல் என்னும் உத்தியான் எகர ஏகரங்கள் ஒகர ஓகாரங்கள் அவ்வாருதலும் கொள்ள வைத்தார்'

என்று காட்டிய தக்க மேற்கோள்களாலும் விளக்கத்தாலும் உண்மைகடைப் பிடிக்கச்செய்தருளுகிருர்கள்.

இனி மெய்களின் வரிசைமுறைக்கு ஸ்ரீமத் சுவாமிகள் அருளிச் செய்யும் காரணங்களேக் காண்போம்.

6. " இனி மெய்களுள், வலியாரை முன்வைத்து மெலியாரைப்பின் வைத்தல் மரபுஆகலின் அச்சிறப்பு நோக்கி வல்லெழுத்துக்கள் (க்,ச்,ட்,த் ப்,ற்) முன்னும், அவ்வவற்றிற்கு இனமொத்த மெல்லெழுத்துக்கள் அவ்வவற்றின் பின்னுமாக வைக்கப் பட்டன.

- 7. அவ்விரண்டும் நோக்கியல்லது இடை கொனவாய் ஒலித்தல் அறியப்படாமையின், அது பற்றி இடையெழுத்துக்கள் அவ் விரு கூற்றிற்கும் பின்வைக்கப்பட்டன.
- 8. ஒருவாற்ருன் ஒத்தலும் ஒருவாற்ருன் வேருதலும் பற்றியன்றே இனம் என்று வழங்கப்படுவது; அவற்றுள் இடை எழுத்து ஆறும் இடப்பிறப்பான் ஒத்தலும், முயற்சிப்பிறப்பான் வேரு தலும் உடைமையின் இடைக்கணம் என ஓரினமாயின, உயிர்க்கணம். வன்கணம், மென்கணம், என்பவற்றிற்கும் இஃது ஒக்கும்.
- 9. இனி, கஙக்களும், சஞக்களும், டணக்களும் தஙக்களும் பமக்களும் அடிநாவண்ணம் இடைநாவண்ணம் நுனிநா வண்ணம் அண்பல்லடி இதழ் என்னும் இவற்றின் முயற்சியால் பிறத்தலான் அப்பிறப்பிடத்து முறையே முறையாக வைக்கப் பட்டன.
- 10. யரலவக்கள் நான்கும் முறையே அடியண்ணமும் இடையண்ணமும், அண்பல் முதலும், இதமும் என்னும் இவற்றின் முயற்சியால் பிறத்தலான் அப்பிறப்பிடத்து முறையே முறையாக வைக்கப்பட்டன.
- 11. ழகார றகார னகாரங்கள் மூன்றும் தமிழெ**ழுத்து என்பது** அறிவித்ததற்கு இறுதிக்கண் வைக்கப்பட்டன.
- 12. அவற்றுள்ளும் ழகாரம் இடைபெழுத்தாதலின் அதுபற்றி இடைபெழுத்தோடு சார்த்தி அவற்றிறுதிக்கண் வைக்கப் பட்டது.
- 13. வடமொழியில் லகரம் ளகரமாகவும் உச்சரிக்கப் படுவதன்றித் தனியே ஒரெழுத்து அன்மையின் அச்சிறப்பின்மை பற்றி இடையெழுத்தாகிய ளகரம் ழகரத்திற்கும் பின் வைக்கப் பட்டது,
- 14. இவ்வாறே, உயிருள்ளும் எகர ஒகரங்கள் ஒருவாற்ருன் சிறப் பெழுத்தாயினும், பிராகிருத மொழியில் பயின்று வருதலானும் சாமவேதம் உடையாருள் ஒரு சாரார் இசை பற்றிக் குழுஉக் குறிபோலக் கொண்டு ஓதுபவாகலானும் இறு திக்க ண் வையாது முறைபற்றி ஏகார ஓகாரங்களின் முன் வைக்கப் பட்டன.

என்றிவ்வாறு பதினைக்க காரணங்கள் தந்து நெடுங்கணக்கினுள் அகரமுதல் னகர இறுவாய்க் கிடக்கை முறையாதற்குக் காரணம் ஸ்ரீமத் செவஞான சுவாமிகள் காட்டியது போலத் தென்னிதாக வேறு எவ்வுரை யாசிரியரும் காட்டிற்றிலர். அன்றியும் நன்னூலார் இன எழுத்து என்றதற்குக் காரணமாக 'தானம் முயற்சி அளவு பொருள் வடி '

வானவோன் ருதியோர் புடையொப் பினமே, (நன் 72) என்று சூத்திரம் செய்தனர். ஆணல் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் இச் சூத்திரக் கருத்தை,

்பிறப்பே அன்றி அளவு செய்கை பொருள் வடிவென்பவற்றுள் ஏற்றன ஒத்தலும் இனமாதற்கு ஏதுவென்று கூறுவாரும் உளர். அது பொருந்தாது. ஒருவாற்ருன் ஒத்தலும் ஒருவாற்ருன் வேருதலும் உடைமை பற்றியன்றே இனமென்று வழங்கப்படுவது அவற்றுள் இடையெழுத்தாறும் இடப்பிறப்பான் ஒத்தலும் முயற்சிப் பிறப்பான் வேருதலும் உடைமையின் இடைக்கணமேன ஓரினமாயின.

உயிர்க்கணம் வன்கணம் மென்கணம் என்பவற்றிற்கும்இஃதொக்கும். அவற்றுள் அ ஆக்கள் முதலியவும் க ஙக்கள் முதலியனவும் அக முயற்சிப் பிறப்பான் ஒத்தலும் குற்ரேசை கெட்டோசையும் வல் லோசை மெல்லோசையுமாகிய புறமுயற்கிப் பிறப்பான் வேருதலும் என்னும் இருதன்மையும் உடைமையின் அவ்வேறுபாடு பற்றி வேறு பிரித்து இவ்விரண்டு ஓரினமெனவும் வைக்கப்பட்டன. எழுத்துக்களுள் இவ்விரண்டினே வேறு பிரித்து இனமென்றதற்கு அவ்வாறு ஓரியைபு இன்மையின் அவை அவ்வாறு இனமாகல் யாண்டைய தென்க. அல்லதூ உம் அ ஆக்கள் க ஙக்கள் முதலியன யரக்கள் முதலியனவற்றை இனமென்றல் செய்கைக்குக் கருவி ஆகாமையானும், முறை பெறுதற்கு ஏதுவெனின் முறை கூற காட்டி இம் ஆகலானும், வேண்டாமை மேற் இனமென்று வழங்குப ஆகலானும். பேறப்பொக்கல் பற்றியே இடப்பிறப்பொத்தல் ஆறுக்கும் பொதுவன்றி இவ்விரண்டிற்குச் சிறந்தது அல்லாமையானும் அது பொருந்தாமை யுணர்க. இனமாதல் அறிந்து கேடு ந் பொருட்டே ஆசிரியர் பிறப் பியல் கூறினர். அவ்வா றன்று என்பாரை, எழுத்ததிகாரத்துட் கூறும் பொருளெல்லாம் செய்கையும் கருவியுமென இரண்டாய் அடங்குமென்பது எல்லார்க்கும் ஒப்ப முடிந்த தாகலான் பிறப்பியல் வேருென்றர்குக் கருவியாகாமை யின் பயனில் கூற்ருமெனக் கூறி மறுக்க, வடநூலாரும் பிறப் பொத்தல் ஒன்றே இனமடைத்தற்கு ஏதுவென்ப. இனி அளவு முதலிய ஒத்தலின் இனமாம் என்பார்க்கு, னகரத்தொடு மகரத்திற்கு அளபொக்கும்; முகம் முகன் எனப் பொருளொக்கும். ககர சகர தகரங் கட்கு வடிவொக்கும்; ரகர ழகரங்கட்குச் செய்கை யொக்கும். இவ் வாறே இனமல்லாத ஏனேயவும் இவற்றுள் இனமாவான் செல்லு மாறறிக. அன்றியும், ஈண்டுக் கூறினவை யெல்லாம் செய்கைக்குக் கருவியாமெனக் கூறி அச்செய்கை ஈண்டு இனம் அடைத்தற்குக் கருவி யாமெனக் கூறுதல் ஒன்றினே ஒன்று பற்றி நிற்றலென்னும் குற்ற மாதல் அறிக"

எனத்தொல்காப்பியச் சூத்திர விருத்தியுள் மறுத்தருளியமை காண்க. அவ்வாறே ' சிறப்பினும்' (நன். 73) என்னும் சூத்திர விரிவுரை இறுதிக்கண்

'இவ்வாறு உலகத்தம் பிறப்பொத்தல் பற்றியே இனம் என்று வழங்குப வாகலின் ஈண்டு இனத்தினும் என்றதற்குப் பிற காரணங் களும் உளவேனும் பெரும் பான்மையும் பிறப்பு ஒத்தலே இனம் என்று கொள்க'

என்று, மேல் குத்திர விருத்தியுள் கூறியத‰ோயே ஈண்டும் கூறி வலி யுறுத்தருளியது அறிந்து இன்புறத் தக்கது

இவ்வாறு ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் விரிவாக எழுதிய உரையேயன்றி ஒரு சொல். ஒரு தொடர் சேர்த்து சங்கர நமச்சிவாயப் புலவர் உரைக்கு ஒளி கூட்டிய இடங்கள் பல அவற்றுள் ஒன்று காண்போம்

#### குற்றியலுகர விளக்கம் :

'கெடிலோ டாய்தம்' (நன். 94) என்ற குத்திரக் கருத்துக் கூறு மிடத்து 'குற்றியலுகரம் எருமாறு உணர்..... ற்று' என்று வாளா கூறி யிருப்பதன் முன் 'இடமும் பற்றுக் கோடும் சார்ந்து' குற்றியலுகரம் வரு மாறு உணர்.....ற்று என்று தொடர் ஒன்று பெய்து ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் பொருள் விளக்கம் செய்த அழகு கண்டு மகிழத் தக்கது. அச் குத்திரப் பொருள் உரைத்த விடத்து இடத்தைப் பற்றுக் கோடாகக் காட்டுவார் போல முப்பத்தாறு எழுத்துக்களிலை இவை எனக்காட்டி.

'யாதானும் ஒன்று ஈற்றுக்கு அயலெழுத்தாய்த் தொடரப்பட்டு மொழியிறுதிக்கண் வல்லெழுத்துக் களுள் யாதானும் ஒன்று பற்றுக் கோடாக அதீன ஊர்ந்து வரின் '

என்று உரைத்து சங்கர நமச்சிவாயர் உரைக்கு ஒளி கூட்டியது கண்டு போற்றுக.

இன் ேரேன்ன இடங்கள் விருத்தியுரைக்கண் பலவுள, கண்டு கடைப்பிடிக்க.

### மொழி முதல் எழுத்துகளில் சகரக்கிளவி :

மொழிக்கு முதலில் வரும் எழுத்துக்கள் 12 உயிர் எழுத்துகளும் க. ச, த, ந, ப, ம. வ. ய. ஞ, ங என்னும் பத்து உயிர் ஊர்ந்த மெய் எழுத்துகளும் ஆம் என்பது நன்னூலார் கோள்(ந.102) ஆசிரியர் பவணந்தி பத்து மெய்களுள் க, ச, த, ந, ப, ம என்னும் ஆறும் பன்னிரண்டு உயி ரோடும் முதலாகும் என்று அருத்தாபத்தியால் பெறவைத்தார். அவர் கொள்கைப்படி சகரக்கிளவி மொழிமுதலாகும் என்று கொண்டு மயில் நாதர்

'' சரிசமழ்ப்புச் சட்டி சருகு சவடி சளிசகடு சட்டை சவளி - சவிசரடு சந்து சதங்கை சழக்காதி ஈரிடத்தும் வந்தனவால் சம்முதலும் வை ''

என்ற எடுத்துக்காட்டுத் தந்தார். மயில் நாதரை உடன்பட்ட இக் காலத்தார் பலர் அக்கொள்கையினரே. ஆതல் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் தொல்காப்பியர் கூறியதே மேல் வரிச் சட்டம் என்பதை வலியுறுத்த 'இனி

> சகரக் கிளவியும் அவற்ரூ ரற்றே அஐ ஓள எனும் முன்றலங் கடையே. (தொல்மொழி 29)

என்பது முதலாக இன்னேரன்ன சில எழுத்துக்களே மொழிக்கு முதலாகா என ஆசிரியர் தொல்காப்பியர் விலக்கிஞராலோ வெனின்: இவ் வடமொழிகளும் திசைச்சொற்களும் அக்காலத்து இவ்வாறு தமிழின் கண் பயின்று வராமைபற்றி என்க' என நன்னூல் 106 ஆம் சூத்திர உரை முகத்துக் காட்டிஞர்கள்.

இதனுல் மயிஃநாதர் காட்டிய சகரக் கிளவி எடுத்துக்காட்டுகள் யாவும் வடமொழியும் திசைச் சொல்லுமாம் என்பதும் தமிழன்று என்பதும் பெறப் பட்டமை ஒர்ந்து கடைப் பிடிக்க

#### தொல்காப்பிய நன்னூல் ஒற்றுமை :

தொல் காப்பியர் மக்களே மட்டுமே உயர் இண என்ருர். நன்னு லாரோ 'மக்கள் தேவர் நரக ருயர் இண்' (நன். 261) எனக்கூறினர். அதலை தொல்காப்பியரோடு நன்னுலார் முரணினரோ எனின் அவ்வாறு அன்று, ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் அச் சூத்திர உரைக்கண்ணேயே ''அன்றியும் ஆசிரியர் தொல்காப்பியர், 'உயர் இண் யென்மனர் மக்கட் சுட்டே' (தொல். கிள-1)

என முன்னர்க் கூறிப் பின்னர் 'இவ்வென அறியும் அந் தம் தமக்கில் (தொல் கிளவி-2) வாகிய 'தெய்வம் சுட்டிய பெயர்' (தொல் கிளவி-3) முதலியனவும் 'உயர்திணே மருங்கின் பால்பிரிந் திசைக்கும் (தொல் கிளவி-4) எனக் கூறலின் உயர்திணேப் பாற்படுத்து, மக்கள் தேவர் நரகர் உயர்திணே எனமுறை தெரித் தோதிஞர் எனக் கோடூலுமாம் என்க.

என்று அருளியது கொண்டு முடிவு ஒருங்கு ஒத்தன நன்னூலும் தொல்காப்பியமுமாம் என்பது பெறப்பட்டது.

#### திருத்த அருமை :

நிறைவாக ஸ்ரீசங்கர நமச்சிவாயப் புலவர் விண், இடை, உரி ஆகிய சொற் களுக்குக் கூறிய விளக்கமும் ஸ்ரீமத் சிவஞானசுவாமிகள் அருளிய திருத்த விளக்கமும் ஒப்புநோக்கிக் காண்போம். சங்கர நமச்சிவாயர். 'விணச் சொல் பொருளது தொழிஸ் விளக்குவது ' என்று கூறினர்.

ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகளோ, 'வீ'ணச்சொல் பொருளது புடை பெயர்ச்சியை விளக்குதலானும் என்று அருளினர்கள்.

ஸ்ரீ சங்கர நமச்சிவாயப் புலவர், 'இடைச் சொல் வேற்றுமை உருபு முதலிய வேருரு சொல்லாய் நிற்பினும் இவற்றிற்கு உறுப்பாவ தின்றித் தனித்தியலாமை யாது ' என்று உரைத்தார்.

ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகளோ, இடைச் சொல் பொருளேயும் பொருளதுபுடை பெயர்ச்சியையும் தம்மாலன்றித் தத்தம் குறிப்பான் விளக்குதலின் பெயர்ச்சொல் வினேச் சொற்களுமாகாது அவற்றின் வேறுமாகாது இடைநிகரனவாய் நிற்றலானும் என்று அருளினர்கள்.

ஸ்ரீ சங்கர கமச்சிவாயப் புலவர், 'உரிச்சொல் பண்புப் பெயருட் சில வற்றையே ஒருவாற்ருன் வேறு வகுக்கப் பட்டது' எனக் கூறினர்.

ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகளோ. ' உரிச் சொல் பொருட் பண்பாகிய இசை குறிப்பு பண்பு மூன்றீனயும் விளக்கிப் பொருட்கு உரிமை பூண்டு நிற்பது ' என அருளினூர்கள்.

இவ்வாற நுண்ணிதாக நுழைந்து சென்று கண்டு காட்டும் வன்மை ' கழ்ருர் யாவரும் அறிய அறிவினரும், கற்ருர்க்குத் தாம் வரம் பாகிய தலேமையரும், துனியில் காட்சி முனிவரும் ஆகிய ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகளுக்கன்றி வேறு எவர்க்கு உண்டு? எவர்க்கு மில்லே என்க.

ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் டற்றி " உரையாசிரியர்கள் " என்ற நாலியற்றியார் கூறும் கருத்தைத்த்து இக்கட்டுரையை கிறைவு செய்கிரேம்

'பிற்காலத்தவருள் அவஞானம் போக்கும் சிவஞான முனிவர் ஒருவரே மதிப்பாளர் உலகில் உச்சநிலே அடைந்தவர் ஆவார் (உரையாசிரியர்கள். பக் 105)

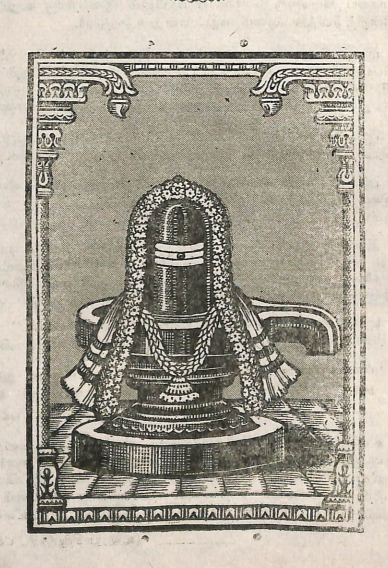
' உயர்ந்த பொருளேப் பற்றி , தெளிவரக விளங்கக் கூடிய வகையில், தனித்தமிழில் ஆராய்ந்து கூறும் உரை நடைக்கு வித்திட்டு வளர்த்துப் பரப்பியவர் சிவஞான முனிவர். இவருடைய நடை எப்பொருள் பற்றியும் தெளிவாகச் சிந்திக்கவும், வன்மையான கண்டனம் எழு தவும், மரபு வழுவாமல் மொழி பெயர்க்கவும் ஏற்றதாய் உள்ளது

(உரையாசிரியர்கள், பக் 79)

' அரசு ஆணே போன்ற—சட்டமொழிகளால் அமைக்த— திட்ப நுட்பம் எளிமை தெளிவு ஆகியவற்றைக் கொண்ட— தருக்க கெறி தழுவிய செறிவு கடை உண்டு. பரிமேலழகர் சேனைவ ரையர் சிவஞான முனிவர் ஆகியோர் உரைகள் இத்தகைய கடை கலம் வாய்க்தவை,

(உரையாசிரியர்கள் : பக் 82)

ஸ்ரீ நமசிவாய மூர்த்திகள் திருவடி வாழ்க. ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் சேவடி வாழ்க.





பூ பாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் அருளிச்செய்த சமய நூல்களின் ஆய்வுக் கட்டுரைகள்



" இடரார் பிணியெனப் பன்மதப் பேய்கள்வந் தென்னறிவை தொடரா மயக்கினும் யான்மரு ளேன்பணே சூழ்துறைசைத் திடனர் மனத்துச் சிவஞான தேசிகன் தேர்ந்துலகில் அடலார் தரப்புகல் சித்தாந்த நூலென் அகத்ததுவே."

## சிவஞானமாபாடியம்

ஆதீன மகாவித்துவான் டாக்டர் ச. தண்டபாணி தேசிகர் மயிலாடுதுறை. ஊ—⇒

#### சித்தாந்தச் செந்நெறி:

சிவமெனும் பெயரைத் தனக்கேயுடைய செம்மேனி எம்மானச் சிந்திக்க - வந்திக்க - அவனே தானேயாகிய அந்நெறியில் நின்று பழக-அவனருள் வெள்ளத்து அழுந்த – இன்பமலேயாய் என்றும் இருக்க வழி -காட்டுவது சித்தாந்தச் செந்நெறி.

கோயில் என்னும் பெயரைத் தனக்கே ஆக்கிக்கொண்ட தில்**ஃத்** திருச்சிற்றம்பலத்தைப் போலச் சித்தாந்தம் (முடிந்த முடிபு) என்னும் சிறப்புப் பெயரைத் தனக்கே உடைய செந்நெறி இது. செந்தமிழ்நாடு கண்ட தொன்னெறி இது.

'கி.மு. ஆரும் நூற்ருண்டுக்கு முந்தியது ' என்று சைவப்பேரறிஞர் சட்டரிபுணர் கா. சு. பிள்ளேயவர்கள் கூறும் தொல்காப்பிய முதல் சங்க இலக்கியங்கள் பலவற்றினும் சித்தாந்தச் செந்நெறியின் சுவடுகளேக் காணலாம்.

தமிழ் மகன் குறிஞ்சி முதலான நானிலங்களிலும் திணேமககை வாழத்தொடங்கிய நாள்முதல் தமது வாழ்க்கைக்குத் துணேயாகக்கொண்ட சிவத்தைச் ''சிவனெனும் நாமந்தனக்கேயுடைய செம்மேனி எம்மான் '' தென்குட்டை உடைமையாக் கொண்டவராதலின் ''சிவன் '' எனும் நாமம் திருவைந்தெழுத்து மந்திரமாய் ஞானம் வழங்குவதாகலின் அப் பெருமை தோன்றப் பெரும் பெயர்க்கடவுள் என அழைத்து, அவன் அருளாலேயே தன் அகவாழ்வு புறவாழ்வுகள் அமைய அதினத் தேர்ந் துணர்ந்து சிவநெழ்ச் செல்வகை வாழ்ந்தான் என்பதைத் தொன்னுல்கள் அனேத்தும் சொல்கின்றன.

இத்தகைய நெறியை இமய முதல் குமரி வரை அனேவருங்கொண்டு ஒழுகச் சிவகருணே. சிவாகமங்களாகத் தோற்றுவித்தது. அத⊚ல், வேதமொடு மெய்யாகமம் இறைவன் நூல் ஆயின. அத்தாந்த நெறிகாட்டும் பீரமாண நூல்களாயின.

இந்நெறிக்குள்ள தனிச்சிறப்பு உயிர்க்குணமாகிய அன்பைத் துணேக் கொண்டு, அன்பை அடிசேர் ஞானவாயிலாக்கி, மெய்யுணர்வாக்கி இன்ப அன்பு மயம் ஆனதுதான். சிவன் சேவடி தைவருஞ்சிந்தையராகப் பயிற்சி வயத்தால் இன்ப அன்பான பின்பு வாழ்க்கைப் பாதையில் துன்பங்கலக்க வழியேது? என்றும் இன்பம் பெருக இருக்கும் சிவவாழ்வுதானே!! இம் முறையில் சிவநெறியை அனுபகிக்கத் துணே செய்தவை பன்னிரு திருமுறைகள். அவை அனுபவ வாயிலாகவும் வரலாறுகள் வாயிலாகவும் அன்பு நெறியால் ஞான நெறியை மிக எளிமையாக அடையச்செய்வன.

அப்போது ஆணவக்கிழத்தி வலிகுன்றிக் கிழகியாவாள், அவள் மகன் மோகனுடையகுறும்புகள் ஒன்றும்பலிக்கா. அங்கிலயில் அன்பர்கள் அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருப்பர். ஆணவக் கிழத்தியின் ஆற்றலேயடக்க 2-ந்தாரமாகப் புணர்க்கப்பெற்ற மாயாதேவி முதலிலே ஆணவக்கிழத்திக்கு அனுகூலமாயிருந்து கன்ம மலங்களே அழுந்தியனுபவிக்கச் செய்தவள் பின்பு அருட்சத்தியாய் ஆன்மாக்களுக்கு உபகாரசத்தியாய் விட்டாள்.

விளக்கு அகன்றபோது இருள் கவிந்துகொள்வது போலத் திருவருட் சார்பை விட்டுச் சிறிது விலக நேரிட்டபோது அவள் மகன், மோகன் தில தூக்கிச் சாதி சமயச் சண்டை, பதவிமோகம், மொழிச்சண்டை நாட்டுச் சண்டை வீட்டுச்சண்டை முதலியவைகளேக் கிளறிவிடுவான். அவற்றை யும் அடக்கித் திருவடிச் சார்பிலேயே மக்கள் மனம் நிலக்க நமது சமயா சாரியர்கள் "யாரேனும் இலாடத்திட்ட திருநீறுங் கண்டால் எள்ளாது" என்றும், 'ஆவுரித்துத் தின்றுழலும் புஃயரேனும் அவர்கண்டீர் யாம் வணங்கும் அடிகளாரே ' என்றும் உபதேசித்து சாதிப் பூசிலப் போக்கத் திருவடிச் சார்பு ஒன்றே மருந்து என்றனர்.

மொழிச் சண்டையைப் போக்க 'ஆரியன் கண்டாய் தமிழன் கண்டாய்'' ''ஆரியமும் தென்தமிழும் ஆண் கண்டாய்'' இறைவனே அங்ஙனம் இருக்கும்போது அவனப் போற்றும் அடிமைகளாகிய உங்க ளுக்கு ஏன்யா இந்தச் சண்டை ? மொழிகள் கருத்தறிவிக்கும் கருவிகள் தாமே. பால் கருத்து; சங்கு – மொழி; உலகியல் கடந்த உண்மை ஞானிகள் கருத்திற்குத்தானே முதன்மை தருவார்கள். என்பதை வலி யுறுத்த 'வேதம் பசு அதன்பால் மெய்யாகமம், மூவர் ஓதுந் தமிழ் அதன் உள்ளுறு கெய்'' என்றனர். சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் 'அழுக்கு மெய் கொடு 'என்ற பதிகத்தில் 'பிழுக்கை வாரியும் பால்கொள்வர்'' அதனுல் செத்தாந்தச் செந்நெறியாகிய பாலேக் கொள்ளுங்கள் என்றருளினர். இவ் வண்ணம் சமபுத்தியின் வாயிலாகத் தெளிவைத் தந்தனர். அதுமட்டுமா? "சித்தார்தம்" என்று சிவசெறிக்கு முதன்முதல் பெயரிட்டவர்கூடத் திருமூலர் தாமே! உங்களுக்கு முத்திவே ண்டுமா? வாருங்கள்,

> சித்தாந்தத்தே சீவன்முத்தி சித்நித்தலால் சித்தாந்தத்தே நிற்போக முத்தி சித்தித்தவர்

என்ருர். மணிவாசகரோ தென்டுடுடைய சிவனே எங்குட்டவர்க்கும் இறைவளுக விளங்குகிருன். ஆகவே உடமையாக விளங்குக் தென்டுட் டவர்களே! நீங்கள் அடிமைகளாகிச் சைவர்கள் ஆகுங்கள்: சிவநெறி நில்லுங்கள். சீவன் முத்தராக வாழுங்கள் என வாழ்த்துகிருர்.

இந்நெறியை ஏதுக்களானும் எடுத்துக்காட்டானும் விளக்குவன திருவுந்தியார் முதல் பதினைக்கு சாத்திரங்கள். அதன்முடிமணி உயர் சிவஞானபோதம். அதற்கு, மக்களின் கருவிநூற் படிப்பு நிஃலக்கும் ஆய்வு நிலக்கும் அனுபவ நிலக்கும் ஏற்பச் சிற்றுரை பேருரைகளே (பாஷ்ய தை) அருளிய ஞானஞாயிறு திருவாவடுதுறையாதீனமுனிபுங்கவர் களுட் சிறந்தவர்களாக விளங்கிய ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள்.

#### ஞானஞாயிறு உதித்தது எங்கே :

செந்தமிழ்ப் பொதிய மலேச்சாரலிலே விக்கிரமசிங்கபுரத்தில், புறவருளப் போக்கும் பௌதிக சூரியன் பிரமனிடம் தோன்றியது போல, அகவிருள் ஒழிக்கும் சிவஞான சூரியன் ஆனந்தக் கூத்தருக்கும் மயிலம்மைக்கும் மககை அவதரித்தார். பிள்ளேத்திருநாமம் முக்களாலிங்கர் விளயும்பயிர் முள்யிலே என்பார், அதுபோல சிவபக்தி அடியார் பக்தி களிற் சிறந்தமையைப் பள்ளிப்பரவத்திலேயே இவர்கள் சிவனடியார்களே அழைத்துவந்து அமுதாட்டிய சிகழ்ச்சியும் தம் மன்னயின் இல்லறக் கடமையைப் பாராட்டி "அருந்ததி என்னம்மை அடியவர்கட்கு என்றும், திருந்த அமுதனிக்கும் செல்வி" என்ற வெண்பாவின் அரைப் பாதியே அறிவிக்கும்.

இந்த ஞானகுரியனுக்கு இளமையிலேயே 'அன்பரொடுமரிஇ' மாலற நேயம் மலிந்தவர் வேடமும் ஆலயந்தானும் அரணெனத்தொழும், என்ற பன்னிரண்டாம் குத்திர அனுபவம் உண்டாய் விட்டது. அதனைல் சிதாகாயத்தில் சிவஞானகுரியனுகி, இலக்கணமும்இலக்கியமும், தருக்கமும் சிவஞானபோத பேருரை சிற்றுரை சித்தி – சுபக்கப்பொழிப்புரை முதலிய உரை நூல்களும், கண்டன நூல்களும் சமய நூல்களும் ஆகிய வேப்பமும் தட்பமும் கலந்த கதிர்கணப் பரப்பிச் சைவால்லுலகத்தில் ஞானப்பயிர் விளயச் செய்தது. 200 ஆண்டுகளுக்கு முன்பு ஞானகுரியன் சிவச்சோதியுள் இரண்டறக்கலந்து ஞான நூல் பயிலும் அறிஞர் உள்ளத்துள் என்றும் ஆதாரமும் ஆதேயமுமாய் சின்று சிலவுகிறது.

இராமராதபுரம் பாண்டித்துரைத்தேவர் முதலான அரசர்களின் வழிபடு தெய்வமாக விளங்கியது. மரபு வழியாகத் தமிழ்க்கல்வி பயிலும் மாணவர் உள்ளத்தே இலக்கணை ஞாயிருக எழுந்தருளியிருக்கிறது. அன்பொழுக மனங்கனியும் அடியார்கள் உள்ளத்தே அந்தாதியும் பிள்ளேத் தமிழும் புராணமும் முதலான சிறிய பெரிய நூல்களின் வடிவிலே விளங்கு கிறது. சைவப்பயிரிலே மி தந்த நோயைப் போக்கக் கண்டன தர்க்க நூல்களாக விளங்கி என்றும் மாருத இன்பவாழ்வைப் பெற்று விளங்கு கிறது. சுத்தாத்து விதம் பெற்ற சிவானு பூதிச் செல்வர்களுக்கு என்றும் குன்ருது பொன்ருது வரும் நிலேத்தவாழ்வுதானே.

அங்ஙனம் சாவாமூவாப் பெருவாழ்வு வாழும் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளுக்கு இன்று 201–வது ஆண்டு பிறக்கிறது. அந்த நீக்கமற நிறைந்த பரிபூரணவாழ்வு இன்று. அதனே மிகப்பெரிய நிலேயில் பிறந்த இடமாகிய விக்கிரம சிங்கபுரத்தும் புகுந்தஇடமாகிய திருவாவடுதுறையிலும் பயன்பெற்ற பலதலங்களிலும் கொண்டாடி நமது செய்ந்தன்றியைத் தெரிவித்துக்கொள்கிறேம்.

வழியையும் வரலாற்றையும் சுவைத்தாற்போதுமா, அவர்கள் உதவிய பேருரையின் ஒருபகுதியையேனும் ஓரளவு சுவைக்க வேண்டாமா? எப்படிச் சுவைப்பது? என்றதில்தான் மயக்கம். சிவஞான சுவாமிகளின் திருவடிச் சார்பால் சிவஞானபோத மாபாடியத்தை மேலோட்டமாக வேனும் ஊன்றிப்பார்த்தும் பின்வரும் ஐந்து தலேப்புக்களில் முடிந்த வரையில் சுவைக்கலாம்.

#### பாஷ்யங்கள் – வடமொழியில்

- ப முதன்முகல் தோன்றிய பாஷ்யம் பதஞ்சலி பாஷ்யம்: அது கி. மு. 2ம் நூற்ருண்டில் வடமொழி இலக்கண நூலாகிய பாணினிய வ்யாகர ணத்திற்குப் பதஞ்சலி முனிவர் செய்தது. பதஞ்சலி முனிவர் ஆதிசேஷ னுடைய அவதாரம் என்றும். ஆனந்தக்கூத்தப் பெருமானுடைய ஆனந்ததாண்டவத்தை முதன்முதல் தரிசித்து அனவரதமும் ஆடிஆன்மாக்கள் அணேவரையும் எஞ்ஞான்றும் உய்விக்கவேண்டி வரம் பெற்றவர் என்றும், உமாபதி சிவாசாரிய சுவாமிகள் செய்த கோயிற் புராணங் கூறும். இவரை மன்று தொமுத பதஞ்சலி என்று திருமந்திரம் பாராட்டும்.
- 2 வேத பாஷ்யம்: கி. பி. 14ம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்த வித்யாரண்ய சுவாமிகள் செய்து, தாம் துறவியாக - சிருங்கேரி மடத்து அதிபதியாய் இருந்தமையால் தன் தம்பியாகிய சாயணர் பேரால் சதுர்வேத பாஷ்யம் செய்தனர், இதன் விளக்கத்தைக் காசி மடத்துப் படுப்பாக யாம் வெளியிட்ட வித்பாரண்ய சரித்திரத்தில் காணலாம். இது வேத பாஷ்யம்.
- 3 சாபர பாஷ்**ய**ம் : சாபரர் சங்கராசாரியருக்கு முற்பட்டவர் ; பாணி னிக்குப் பிற்பட்டவர். இவர் செய்தது மீமாம்ஸா சூத்திர பாஷ்யம். காலம் தெளிவாகத் தெரியவில்லே.

- 4 சங்கர பாஷ்யம்: இத ஆ தசங்கரரால் வியாஸர் செய்த பீரம குத்திர திற்குச் செய்யப்பட்டது. மற்றும், பஞ்சருத்ரோபர்டத வியாக்யானம், நரசிம்மதாபனி வியாக்யானம், கௌஷீதிகிபீராம்மண பாஷ்யம், ஸ்ரீ ருத்ராத்யன வியாக்யானம், பகவத்தோ பாஷ்யம், விஷ்ணு சகஸ்ர நாம பாஷ்யம் முதலான எட்டு பாஷ்யங்களும் பீறவுமாம். பாஷ்யம் விரிவானது. வயாக்யானம் அதிற் சுருங்கியது என்பதையறியலாம். இவர் விஜயாலயசேர்ழன் காலத்தவர். அதாவது கி. பி. 830 – 850 என்பது வி. கனகசபைப்பிள்ளேயவர்கள் கருத்து.
- 5 இராமாநுஜ பாஷ்யம்; இது வியாஸசூத்ரத்திற்கு விசிஷ்டாத்வைதி யாகிய இராமாநுஜர் செய்தது. இது ஸ்ரீ பாஷ்யம் எனப்படும். பீர்ம சூத்திர பாஷ்யம். கீதா பாஷ்யமும் இவர் செய்ததே.
- 6 மாத்வர் செய்த துவைதபாஷ்யம் : இதுவும் வியாஸசூத்ரபாஷ்யம்.
- 7 நீலகண்டர். இவர் பிரமகுத்திரத்திற்கு சிவாத்துவித பாஷ்யம் ஒன்றும் கீதாபாஷ்யம் ஒன்றும் செய்துள்ளார். நீலகண்டபாஷ்யம் சிவாத்துவிக சைவபாஷ்யமாக இருப்பதால் காலத்தால் முந்தியதாயிருந்தும் சங்கர பாஷ்ய முதலிய பாஷ்யத்திரயத்தில் நாலாவதாக உடனெண்ணப் படுவதில்லே.
- 8 வடமொழிச் சிவஞான போதத்திற்குச் சூரியளர்கோயிலாதினம் சிவாக்கிரயோகிகள் செய்த சிவாக்ர பாஷ்யம் ஒன்றுண்டு இது சிதம்பரம் சைவ வித்யானுபாலன அச்சியந்திர சாஃயில் ஸ்ரீமத் அம்பலவாண நாவலசுவாமிகளால் கருங்குளம் கிருஷ்ண சாஸ்திரிகளேக் கொண்டு அச்சிடப்பட்டது. 1922ம் ஆண்டு அச்சானது.
- 9 உமாபத் சிவாசாரியார் செய்த பௌஷ்கர விருத்தி. இதுவும் 1925ல் ஷெயாரால் கிருஷ்ண சாஸ்திரிகள் மாணவராகிய போலகம் இராம சாஸ்திரிகள் பார்வையில் அச்சிடப்பெற்றது 8, 9 இரண்டையும் ஊன்றி புரூப் திருத்தும் வாய்ப்பு அடியேற்குக் கிடைத்தது. இவற்றுள் 7-ல் நீலகண்ட பாஷ்யமும், 8, 7, பாஷ்யங்களும் சைவ சித்தாந்த பாஷ்யங்கள். ஏனேயவை புறமத பாஷ்யங்களும் வியாகரண மீமாம்ஸா உபரிஷத் பாஷ்யங்களுமாம். இதலை பாஷ்யம், வியாக் யானம் விருத்தி என்ற பெயர்கள் ஒரு பொருளனவாகக் கருதப் பட்டமை புலனும்,

தமிழில், சிவஞான பாஷ்யம். சிவஞான போதத்திற்குச் சிவஞான சுவாமிகள் அருளியது. முதல் வெளியீடு சுவாமிநாத பண்டி தரால் சைவ வித்யானுபாலன அச்சகத்தில் வெளிவந்தது. இதில் பாஷ்யம் முழுதும் இவர் களுக்குக் கிடைக்காமையால் பிற்பகுதி சிற்றுரையான் நிரப்பப்பெற்றது.

பின்னர் வித்யாபானு அச்சகவாயிலாகச் சென்ற ருத்ரோத்காரி ஆண்டில் முழுதும் நல்லமுறையில் வெளிவந்தது. பின்னர் 2—3—1935ல் கழக வாயிலாக மிகக் குறைந்த விலேயில் வெளிவந்தது. பாண்டிப்பெருமாவ் விருத்தி என்ற சிவஞான போதப்பேருரை முதன் முதலாகச் சென்னே கொ. சண்முகசுந்தர முதலியார் பதிப்பாக வெளி வந்தது.

இவைகளேயன்றி, முத்திரிச்சயப் பேருரை, ஞானவரண விளக்கம் என்ற பேருரைகள் கமலே வெள்ளியம்பலவாணரால் இயற்றப்பெற்றவை தரும்புர ஆதின வெளியீடாக வந்துள்ளன.

நன்னூல் விருத்தி, முதற் சூத்திர விருத்தி. பாயிரவிருத்தி, முதலிய இலக்கண விரிவுரைகளும் வந்துள்ளன. பாஷ்யத்தைப் பேருரையாகக் கருதிச் சுவாமிகள் சிவஞானபோதச் சிற்றுரை ஒன்றையும் அருளி யுள்ளார்கள்.

இவற்ருல் அறியப்பெறும் உண்மை பாஷ்யம், பேருரை விருத்தி விளக்கம் என்பன ஒரு பொருட்கிளவிகள் என்பது.

#### உரை வகையைப் பற்றிய இலக்கணம் :

தொல்காப்பியத்தில், பழிப்பில் சூத்திரம், 'விட்டகல்வின் றி' 'சூத்திரத் துட்பொருள்' 'மறுத'லக் கடாமாற்றமும்' என்ற மரபியல் 102 முதல் 105 கருன நான்கு நூற்பாக்கள். அவற்றின் திரண்டகருத்து 'சூத்திரங்கருதும் பொருளக் கடவாது விளக்குவதாய்ப் புறம்போகாமல் விரித்து முடித்தற் காகத் தடைவிடைகளானும் எடுத்துக்காட்டுகளானும் பொருந்த விளக்கி, நிகழும் தடைகளுக்குத் தன்னுரையானும் பிறநூலானும் சான்றுகாட்டித் துணிவுறக் கூறுதல் விருத்தியாகிய பாஷ்யமாம் எனக் கூறப்பெற்றுள்ளது.

சுவாமிகள் நன்னூலுக்குப் புத்தம் புத்துரை எழுதியவர்களாதவின் நன்னூற் பொதுப் பாயிரத்தை அடியொற்றி உரையின் பொதுவிலக்கணம் ஆகப் பதினைக்குறுப்புக்களின் விளக்கமும் காண்டிகை விருத்திகளின் அமைதியும் தோன்றப் பாஷ்யம் எழுதியுள்ளார்,

உரைவகைகளின் அமை இயில் ஆ சிரியர் மெய்கண்டதேவ நாயணரே குத்திரபாடமும். கருத்தம், குத்திரப்பொருளே வகுத்தக் கூறும் மேற் கோளும். எதுவம் திருட்டாந்தமும் ஆகிய ஐந்தனேயும் கூறியுள்ளார். இவற்றுள் எடுத்துக்காட்டிற்சில வெண்பாயாப்பான் ஆனவை. சில உரை நடையாகவும் கூறப்பட்டுள்ளன. உரைநடைகளோ செய்யுள்போலத் திட்பமும் நுட்பமும் செறிவும் உடையன. ஆதலால் செய்யுளே என்று கருதத்தக்கலை என்பது தூத்துக்குடி போ. முத்தையாப்பிள்ளே அவர்கள் கருத்து (பக்கம் 19),

பாடிய உரைப் பகுப்புக்கள் அனக்தையும் சுவாமிகளின் உரைப்பகு இ யினின் றும் அதற்குத் தூத்துக்குடி பொ. முத்தையாப்பிள்ளேயவர்களின் உரைக் குறிப்பினின்று தெளிந்து எடுத்துக்காட்டாக ஒவ்வோரிடம் மட்டுஞ் சுட்டி விளக்குவோம்.

### பாஷ்யமாகிய பேருரையின் பகுப்பும் அவை அமைந்த இடங்களும் :

- பாடவுரை: மூலபாடம் உரைத்தல் என்பர் ஆறுமுக நாவலர். இவர் கருத்து ''அவன் அவள் அவையெனும் ....... என்மனுர் புலவர்'' என்பன முதலாகிய மூலபாடத்தையே குறிக்கிறது. யாப்பருங்கலக் காரிகை உரையாசிரியர் கொண்டபாடம். பாடபேதம் என்கிறது. இதன்கருத்து மூலபாடத்தில் காணக்கிடைக்கும் பாடவேறுபாடுகளும் அவற்றில் உரைபா சிரியரின் உரைகூற எடுத்துக்கொண்ட பாடத்தை யும் குறிப்பதாகிறது. எடுத்துக்காட்டு தோற்றிய திதியே என்பது உரையாசிரியர் கொண்ட பாடம். '' வருவதும் வந்து நின்று போவது மாதலாலே'' என்றுவழிநூலாசிரியர் கூறுவதால் ''தோன்றிய திதியே'' என்றது அவர் கண்ட பாடம் ஆதல் கூடும். இப்பாடம் கொள்ளாமல் சுவாமிகள் 'தோற்றிய திதி' எனப்பாடங் கொண்ட மைக்குத் 'தோன்றிய' தன் வி கே வினேயாலிணயும் பெயர். அவனும் அவளுமாகிய சித்துப் பீரபஞ்சத் திற்கு, என்றும் தானே தோன்றும் சுதந்திரம் இன்மையானும் அது என்பது அசித்துப் பிரபஞ்சமாதலின் அதுவும் என்றும் தானே தோன்ருதாகையானும் தோற்றிய என்ற பாடமே சிறந்தது என்ருர். வழிநாலாசிரியரோ வருவிக்க வருதலும் நிற்பிக்க ரிற்றலும் இயைவதாகலானும் 'தோற்றிய ' என்ற பாடமே தன்வின பிறவின்யிரண்டற்கும் பொதுவாதல் உண்டென்பதை தோற்றி' என்ற சொல் ஒன்றே தன்வினேயும் பிறவினேயும் ஆயின" என இலக்கணக்கொத்துக் (விணயியல் நூற்பா 3 உரை) கூறுதலால் ் தோற்றி ் என்ற பாடங்கொண்டு சுவாமிகள் தோற்று விக்கப்பட்ட 'என பிறவினே' விவ்விகுதி விரித்துப் பொருள்கண்டவர்கள் படுசொல் தொக்கு நின்றது என இலக்கணக் குறிப்பு எழுதி விவ்விகுதி தொக்கு கின்றது என்பதை எழுதாமல் விட்டனர். பிறவிணக்கும் 'தோற்றி' என்பது உரியதாதலின். இத்தகைய நுணுக்கம் அறிந்து இன்புறற் பாலது, ஆணல் சிவஞான சுவாமிகள் " இவ்வாறு பாடத்தை மொழி பெயர்த்துக்கொண்டு, என்பது சூத்திரம் எனக்காட்டி, இனி அதன் கருத்து உரைக்கின்ருர் ஆசிரியர் என்பார்கள். இதனுல் சிவஞான சுவாமிகள் கருத்து பாடம் – மொழி பெயர்த்து அதர்ப்படயாத்தலாகிய அதனேயே குறிப்பதாகிறது. இதனே ஒவ்வொரு சூத்திரத் தொடக் கத்தும் காணலாம்.
- 2 கருத்துரை: 'என்றுதலிற்ரே' எனத் தொடங்கி ... 'இன்னது நுதலிற்று' எனக்கூறுவது ஒவ்வொரு சூத்திரத்து முதலினும் ஆசிரியர் மெய்கண்டதேவநாயரை? '. என்பது சூத்திரம் என்னுதலிற்ரே எனின் சங்கார காரணரையுள்ள முதஃயே முதலாக வுடைத்து இவ் வுலகம் என்றல் கருத்துரையாம். இங்ஙனமே ஏனேய சூத்திரங்களிலும் காணலாம்.
- 3 சொல்வகை பதச்சேதம். அதாவது சொற்களாப் பிரித்துக் காட்டல் தன்றிக்கால்் என்பது குன்றியக்கால் என்பதன் விகாரம் எனப்

பிரித்துக்காட்டல் போல்வன. 'மு பிணமையின்' என்பதைத் தோன்றல் ரில பெறுதல் அழிதல் என்ற மூன்றுவிணகளேயுடைமை யான்' எனத்தொசைச் சொல்ல விரித்தலும் பிறவுமாம். இதனேச் சொற்களேக் குறித்து எழுதும் உரையென்பர் இராமானுச கவிராயர்.

- 4 சொற்போருள் பதப்பொருள் என்பர் ஆறுமுக்காவலர். சொற் பொருள் என்பர் காரிகை உரையாசிரியர். இதனே முதற்குத்திரத்து முதலதிகரணத்தில் "அவனவள் அது ..... என் மஞர் புலவர்" என்பது ஆண்பெண் அலி என்ருற்போலும் உலகத்தொகுதி தோற்றம் ரீலே இறுதி என்னும் முத்தொழிலுடைமையான். ஒருவஞற்ரேற்றப் பட்டு ரின்று உள்ளதேயாம். தான் ஒடுங்குதற்கு இடமான கடவுளி னின்று ஆணவ மலம் உண்மையான் உளதாம். ஆதலால் சங்கார காரணனேயே முதலாக உடைத்து என்று அறிஞர் கூறுவர் என்ற வாறு என்பன போன்ற பதவுரை போல குத்திரங்கடோறும் உள்ள வற்ருல் உணரலாம்.
- 5 தொகுத்துரை பொழிப்புரை ( நன் : ஆறு : காண்டிகை ) பாடற் பொருள**ு**த்தையும் தொகுத்து எழுதும் உரை என்பர் இராமானுச கவிராயர்

இதன் அமைப்பையும் அமைந்துள்ள இடத்தையும் வகைகளேயும் (ஆறு: பதிப்பு பக் 55 ல் காண்க:) பொழிப்பு கண்ணழித்துரைக்கும் பொழிப்பு மாத்திரையும், பிண்டமாகக் கொண்டுரைக்கும் பொழிப்பும் என இருவகைப்படும். இவற்றுள் கண்ணழித்துரைக்கும் பொழிப்பினே

பொழிப் பெனப்படுவது பொருந்திய பொருளேத் தொகுதியாகக் கொண்டுரைப்பது வே

என்ற திவாகரம் ஒலிபற்றிய பெயர்த்தொகுதி சூத்திரம் 90 என்பதா லும் 'பாடங்கண்ணழிவு'' என்னும் தொல்காப்பியச் சிறப்புப்பாயிரம் நச்சிருர்க்கினியர் உரையானும் அறிக என்றும் நூற்பாவானும் அறியலாம் என்பது போல்வது. எனவும் பிண்டப் பொரு வளனினும் பதப்பொருள் எனினும் ஒக்கும் என்ற நூற்பாக்களான் தெளியலாம். இவற்றுள் 'கண்ணழித்துக் கடாவிடைகளான் வார்த்திகப் பொழிப்பு ஆசிரியர் மெய்கண்ட தேவநாயனரி இலேயே உரைக்கப்படும். அதன் விளக்கமே சுவாமிகளால் அருளப்பெறுகின்றது.

- 6 உதாரணம்: மேற்கோள். இதீன ஆசிரியர் மெய்கண்டதேவகாயனரே காட்டும் மேற்கோள் வெண்பாக்களான் அறியலாம். அவற்றைப் பூதாதியீறும் போன்ற வெண்பாக்களான் ஆன்டாண்டு அறியலாம்.
- 7 வினு விடை: கூறப்படும் பொதுவுஞ் சிறப்புமான இலக்கணங்கள் வெலியுறுத்தற்பொருட்டு எழுப்பப்பேறும் பிறமத வினுக்களானும், அவற்றிற்கு உரையாசிரியர் கூறும் விடைகளானும் அமைவனவாம். "அவனவள் அதுவெனும் அவை என்பதில் அவை என்பது அது

என்பதன் பன்மையாமோ ? 'இம்மூன்று கூறும் முறையே மூன்று குத்திரமாகக் கூருது ஒருகுத்திரமாகவே கூறியது என்னே ? என்பன போன்ற விணக்களே எழுப்பி, இம்மூன்றும் ஒன்றற்கொன்று ஏதுவும் பயனுமாய் ஒருபொருண்மேல் வருதலிணுல் மகாசங்காரத்தையே உணர்த்தி, அதற்கு மூலகாரணணுகிய பரசிவத்தையே சங்காரகாரணன் என்று விடையிறுத்தல் போல்வனவாம்.

- 8 விசேடவுரை: சுத்திரத்துட் பொருளேயன்றி ஆண்டைக்குவேண்டுவன தந்துரைப்பதாம். உலகம் சங்காரகாரணணேயே முதலாகவுடைத்து என்பதற்கு, ரிவிருத்தியாதி பஞ்சக‰களேயும். அவற்றின் புவனங் களேயும் அவற்றில் வசிப்பவர்களேயும் ஆங்காங்குச் சங்கார கிருத்தியஞ் செய்வார் தத்தமக்கு மேல்ரிஃயில் உள்ளார் ஏவச் செய் கின்றனர் என்பதையும் அங்ஙனம் முறையே ஏவி அணேத்திற்கும் மேனிஃயிலுள்ளார் சாந்தியதிதகலா புவனத்தைச்சங்கரிக்கும் பரசிவமே என்பதையும் முறையாகக் கிழ்க்கிழே அதிட்டித்து ரின்று சங்கரிக்கச் செய்வர் என்பதையும் விளக்கிக் கூறும் உரையும் அதுபோல் வனவுமரம்.
- 9 விரிவுரை: வேற்றுமையுருபு முதலியன தொக்கு நிற்பின் விரிக்க வேண்டியவை விரித்துரைத்தல் போல்வனவாம், எம்மையுடைமை— எம்மை அடிமையாக உடைமையின் என ஐந்தனுருபை ஏதுப் பொருண்மைதோன்ற விரித்துரைத்தலும், அதபோல வேண்டுமி வேறுவேறு வேற்றுமையுருபுகளே விரித்தல் போல்வனவுமாம்.
- 10 அத்காரம்: இயல் என்னும் சிற்றுறுப்புக்களேயடக்கி கிற்கும் பெரும் பிரிவு. அது முதனூலாகிய ஆகம ஞானபாதத்திற் கண்டாங்கு பொது வும் உண்மையும் என இரண்டாய் கிற்பது. இவற்றுள் பொதுவதிகாரம் என்பது ஆராய்ச்சி அறிவால் அறியப்படுவனவாய இயற்பாகுபாடுகளே அடக்கி கிற்பது. உண்மையதிகாரம் என்பது அனுபவ அறிவான் அறியப்படும் உண்மைகளேப் பல இயல்களான் தொகுத்துணர்த்தும் பகுதி.

பொதுவதிகாரம் பீரமாண இயல் இலக்கண இயல் என இரண்டியல் களேயும் உண்மையதிகாரம் சாதன இயல் பயனியல் என்ற **இரண்டியல்** களேயும் உடையது.

அதிகரணம் என்பது 'இயலின் உட்பிரிவாய் இன்ன பொருளால் இச் சூத்திரம் அநிகரித்து நிற்பது என்பதை உணர்த்துவது.

ஆகவே அதிகாரம் – இயல் – அதிகரணம் என்ற முப்பகுதியாய் அதி கரணம் இயலுக்கு உறுப்பாய், இயல் அதிகரர உறுப்பாய் அதிகாரம் ஞான பாதப்பிரிவாய் ரிற்கும் உரையமைப்பு வேறுபாடுகளாம். அதிகார வகையாகிய பொது உண்மைகளில், அளவை நூலார் கூறுவனவற்றிற்கும். ஆகமங்கள் கூறுவனவற்றிற்கும் பெரிதும் வேற்றுமையுண்டு.

அளவைநூலார் கூறும் பொதுவியல்பு ஒன்றற்குச் சொல்லப்படும் இலக்கணம் பிறவற்றிலும் இருப்பது. சிறப்பேயல்பாவது ஒன்றற்குச் சொல்லப்பேறும் இலக்கணம் அதற்கேயுரியதாய் வேறிடத்தில் இல்லே யாவது. உதாரணமாக மாமரம். மாவை வேறுமரங்களிலிருந்து 'மா' என்னும் அடை மொழி பிரித்துக் காட்டிலும் புளி மாமரம் தேமாமரம் கொறுக்காய்ப்புளிமா முதலிய மாவகைகள் அனேத்திற்கும் பொதுவாய் ரிற்பது. புளிமா என்பது தேமாவைச்சுட்டாது, புளிமா ஒன்றற்கே யுரிய சிறப்பாதல் போல்வன.

ஆகமத்திற்காணும் பொதுவியல்பு ஒரு பொருளின் தூலரிஃயாம். சிறப்பியலாவது ஒரு பொருளிற் காணப்பெறும் சூக்கும் ரிஃயாம். தூலரிஃ – தடத்தம். சூக்குமரிஃ – சொருபம் என வழங்கப்பெறும்.

இவ்வண்ணம் பதி பசு பாசங்களாகிய முப்பொருள்களின் பொது விலக்கணங்கூறும். முதலாறு சூத்திரங்கள் போதுவதிகாரம். அவற் நின் சிறப்பியல்பைக் கூறும் பீன்றை சூத்திரங்கள் உண்மையதிகார மாக அமைந்துள்ளன. ஆகவே அதிகாரம் என்பது இயல்களே யடக்கிய பெரும்பிரிவு, இயல் என்பது அதிகரணங்களே அடக்கிய பெரும்பிரிவுள் அடங்கிய பெரும் பிரிவு. அதிகரணம் என்பது இயல் பாகுபாட்டுள் அடங்கிய சூத்திரப் பகுப்பு முறை. இவை களின் விரிவைச் சிவஞானபோதச் சிற்றுரை விளக்கம் பக்கம் 17, 18 ல் காண்க,

- 11 துணிவு ஐயுறக்கிடந்தவழி 'இதற்கு இதுவே பொருளென உரைத்தல், உலகிற்குச் சங்காரகாரணனே முதல் எனக் கூறியவழி, அவன் யார்? நிவிருத்தியாதி பஞ்சகலேகட்கும் சங்காரகாரணர் ஐவருளராக அவருள் யார் நீவிர் கூறும் சங்காரணன் என ஐயம் நேர்ந்துழி முடிந்த சாந்தியத்த கலா புவனத்தைச் சங்கரிக்கும் சதாசிவமூர்த்தியே யாவர் என ஏதுக்கள் காட்டித் துணிவைப் பயப்பதாகத் துணிந்து கூறுதலாம்,
- 12 பயன்: முதற் கடவுளது உண்மையையுணர்த்தும் முதற் சூத்திரத்தின் பயன் முதல்வன அளவிலாற்றலும் பேரருளும் சுதந்திர முதலியகுணங் களும், உடைமையின் அதிவிசித்ரமான உலகத்தைத் தொழிற்படுத்த அவன் ஒருவனே அமையும்; அக்குணங்களின்மையின் ஏனேயோரால் இயலாது; ஆதலால் அவர்கள் முதல்வராகார் என்று கருதப்பெறுதல்,
- 13 ஆ சிரியவசனம்; ஐயங்கட்கும், துணிவுகட்கும் பயன்களுக்கும் பிர மாணமான நூற்சான் றுகளாக வேத சிவாகமங்களிலிருந்தும், சாத்திர தோத்திரங்களிலிருந்தும் ஆசிரிய வசனங்களே அப்படியே ஒப்புக் காட்டி கிறுவுதல்.

இங்ஙனம் விணைவயும் விடையையும் இணத்து எண்ணியதால் உரை வகை பதின்மூன்ருயிற்று. கூறிய இந்தப் பதினைகு உரைகளுடன் சூத்திரப் பொருளேயும் ஆங்காங்கு இன்றியமையாது வேண்டப்பேறும் கருத்துக்களேயும் தன்னுரையானும் பிறநூற்காட்டுக்களானும் ஐயமகல உண்மையை ஆடியிற் பாவைபோலத் தெற்றெனத் தெரிவிப்பதே பாஷ்யம் ஆம். விருத்தியுரை – பேருரை - விளக்கம் என்ற பெயரானும் பாஷ்யம் அறைக்கப்பெறும்.

இப்பதினைக்கு உரைகளில் பாடவுரையாகிய சூத்திரம், கருத்துரை, சூத்திரப் பொருளே வகுக்கும் மேற்கோள், ஏது, திருட்டாந்தம் இந்க ஐந்தையும் நூலாசிரியர் மெய்கண்ட தேவநாயனரே வகுத்தமையின் அவற்றின் விளக்கமும் இயைபுமே ஆங்காந்குச் சுவாமிகளால் அருளப் பெறுகின்றன,

இவ்வமைப்பில் பாஷ்யம் இயங்குதலின் உண்மையும் இலக்கணமும் என்றவகையான் முப்பொருள்களேயும் பகுத்துக் கொண்டு விளக்கந்தி புறச்சமயத்தார் முதலியநால்வரும் எழுப்புர் தடைகளேவிடைகளாற்றுண்டி விதிவழி நின்று சாதித்து, மூலமலமுளேப்பைவென்று, அங்ஙனம் அம்மலங்கமுளிய அடியார் கூட்டத்து எப்போதும் இருந்து சிவவேடத்தையும் திருக்கோயில்யும். அடியார்களேயும் அரனெனவே திரிகரணங்களாலும் சிந்தித்து வந்தித்து வாழ்த்திப் பேரின்பத்தழுந்தியிருத்தலே முத்தி என்பதை ஆய்ந்து தெளிந்து அனுபவிக்க வழிக்காட்டுவது சிவஞான போத மாபாடியம்

#### சுவஞான பாஷ்யத்தின் தனித்தன்மை :

பாஷ்யம் செய்தவர் பெயரோடி ஊேர்தே பதஞ்சலி பாஷ்யம். சாயண பாஷ்யம், சாபர பாஷ்யம் எனவழங்கப்படுவதுமுறை. தமிழ் வழக்காகிய விருத்தி – பேருரை என்ற பெயர்கள் நூ ஃச்சேர்ர்தே நன்னூல் விருத்தி. முத்தி ரிச்சயப்பேருரை, ஞானவரண விளக்கம் எனவழங்குதல் தமிழ் முறை.

சிவஞானபாஷ்யம் சிவஞானபோதம் என்ற நூற் பெயரின் ஒருகூறும் பாஷ்யமும் சேர்ந்தும், சிவஞானமுனிவர் அருளிச்செய்ததால் சிவஞான பாஷ்யம் என பாஷ்யகர்த்தாவின் பெயரோடு இணேந்தும், ஆரியமும் செந் தமிழும் ஆகிய இரண்டற்கும் பொதுமையின் வழங்குந் தனிச்சிறப்புடன் விளங்குகிறது. ஆணுல் நூற்பெயரை இணேத்து இயங்கும்போது சிவஞான போத மாபாடியம் எனச் சிறப்படைபெற்றும் வழங்குதல் ஊன்றியறிந்து இன்புறற் பால தொன்ரும்.

பாடிய இலக்கணத்தைச் சுவாமிகளே வேதாந்தமும் சித்தாந்தமும் வேறு என்பாரை மறுத்துப் 'பல பொருள்படும் சூத்திரத்தை அங்ஙனம் படாமை தெளித்துரைக்கும் பாஷ்யம் போல வேதாந்தத்தைத் தெளித் துரைப்பதே சித்தாந்தம் என்பார் வேதாந்தத்தெளிவாம் சைவசித்தாந்தம் என்ற உரை (சிவ-போ: 2ம் சூ 2ம் அதிகரணம்) பாஷ்ய இலக்கணம் பல பொருள்படும் சூத்திரத்தை ஏதுக்காட்டி ஒருபொருளேயே யுணர்த்து வது எனத் துணியவைப்பது பெறப்படுதல் காண்க. (பாஷ்யம்; கழகும்: பக்கம் 129)

சூத்திரத்திலுள்ள வாக்கியங்களேக்கொண்டு அதன்கருத் தக்கு மாறு படாத சொற்ருடர்களால் தன்னுரையானும், பிறநூன்முடிபாலும் ரிறுவுவதே பாஷ்யம் ஆம் என்பது

# स्त्रस्थं पदमादाय वाक्यैः स्त्रानुसारिभिः। स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्य विदो विदः॥

சூத்ரஸ்தம் பதமாதாய வாக்யை: சூத்ரானு சாரிபி: || ஸ்வபதானிச வர்ண்யந்தே பாஷ்யம் பாஷ்யவிதோ விது: ||

என இலக்கணநூல் பாஷ்ய இலக்கணத்தைக் கூறும்

#### பாஷ்யம் என்றுல் :

இங்ஙனம் இலக்கண நால்கள் எடுத்தியம்பும் உரைவகைகளால் தேர்ந்து தெளியினும் பல பொருள்பட நிற்கும் சூத்திரப்பொருளக் கருவி நூலறிவானும் யுக்தி புத்திகளானும் இவையீனத்தையும் உயிர்க்குபிராய் கேவல–சகல–சுத்த நில்களாகிய மூன்றினும் கலந்து நின்று உணர்த்தாமல் உணர்த்தும் திருவருளானும், தடைகளே எழுப்பி விடைகளேயருளி, ஆன்ரேரனுபவமும் அவர்கள் உபதேசமொழியுங் கொண்டு நிறுவி உண்மையைத் தெரிவித்துய்யும் வழிகாட்டுவதேபாஷ்யம். இது சுவாமிகளே கூறியருளிய பாஷ்யவிளக்கத்தின் சுருக்கம்.

இதற்கு ஓர் எடுத்துக்காட்டாகவும், ஞானநூலின் முடிக்க பயகைவும் இந்நூலின் இலக்கண இயல், சாதன இயல், பயனியல் மூன்றி லும் உயிர்நாடியாக ஊடுருவி நிற்பதாகவும் உள்ள ஓர் உண்மையைச் சிவஞான சுவாமிகள் விளக்கிக்கூறும் சிவஞான தீபங் கொண்டே காண லாம். அதுதான் அத்துவித ஞானம்.

#### அத்துவிதச் சொற்பொருள் :

'துவி' என்பது இரண்டு என்ற எண்ணேக்குறிக்கும் ஆரியச் சொல். அதிலிருந்து துவிதம் துவைதம் துவிதியம் எனப் பொருள் வளர்ச்சிக்கு ஏற்ப 'இரண்டு' 'இரண்டாகிய பொருள்' 'இரண்டன் தன்மை' என்ற பொருள்களே இலக்கண மரபால் எய்துகின்றன.

இவை 'க' என்னும், இன்மை அன்மை மறுதஃப்பொருள்களேத் தரும் இடைச்சொல்ஃச்சார்க்து 'அத்துவிதம்' 'அத்வைதம்' அத்துவதியும் என அறியுமுறையாலும் அனுபவத்தாலும் மூன்று பொருளேயுணர்த்தும் மூன்று சொற்களாகின்றன. பிறந்த ஒரு மாதக் குழந்தை. அதற்குத்தாய் உடற்பசியைத் தணிக்கப் பாஃயும் சர்க்கரையையும் கலந்து கொடுத்துச் சுவையளவிலே குழந்தையின் நாப்போறி வழியாகப் பொருளனுபவத்தைச் சிறிது புகட்டு கிருள். ருசிக்கண்ட பூஃபோக்குபோல அக்குழந்தை தாய்முகம் பார்க் கிருன் தாலாட்டு கேட்கிருன். பின்பு அணேப்புச் சூட்டினுல் ஓரின்பம் பெறுகிருன், எப்போதும் தூக்கி வைத்துக்கொள் என்று அடம்பிடிக் கிருன். பின் மலர் முதலியவற்றின் சிறமும் மணமும் அவன் விரும்பும் பொருளாக மூக்கையும் கண்ணேயுங்கவருகின்றன. இப்படி ஐம்பொறிகள் வாயிலாக ஐம்புல அறிவைப் பெறுகின்ருன்.

பின்னர் தாய்வழியாகவே இது பால் இது நீர் இது மாடு, இது ஆடு முதலான பொருள் வேற்றுமையுடன் சொல்லறிவு பெறுகிருன். சிறிது சிறிதாகக் கல்கியறிவு பெறுகிருன். இதற்கு ஆசிரியர் சொல்லயும் பொருளேயும் எழுத்துருவத்தில் ஏட்டிற்காட்டிக் காணச்சேர்யும் துண் யாகிருர். பின்னர் இலக்கியம், இலக்கணம், விஞ்ஞானம். மெய்ஞ்ஞான நூல்களே உணர்ந்து பெரியவணுகிருன். இத்தனேக்கும் தாய்தந்தை ஆசிரியர் பேராசிரியர் இவர்களே அதிட்டித்து நின்று இறைவனே உணர்த்தும் உபா யத்தைப் புரிய இவன் உணர்ந்து உயர்கிருன் உய்கிருன். இத்தனேக்கும் ஆசிரியனிடத்தும் – கற்கும் குழந்தையிடத்தும் இறைவன் ஒன்ருய் இருந்து உணர்த்த உணருகின்றுன். இப்போது குழந்தையிடம் உள்ள ஆன்மசிற் சத்தியை ஆசிரியனுடைய அருட்சத்திதூண்ட அவன் அனேக்தையும் அவர் காட்டியபடி உணர்கிருன்.

அதுபோல உணருந்தன்மையாகிய சிற்சத்தியோடு கூடிய ஆன் மாவை இறைவனுடைய அருட் சத்தியாகிய உணர்த்தும் ஆற்றல் இயக்க, ஆன்மா, வினேப்போகங்களே அடைந்து வளர்கின்றன.

இங்ஙனம் ஆன்மா ஒன்றும் அறியமாட்டாத கேவல நிலேயிற்கிடந்த போதும் உடலொடு கூட்டி உயிர் உடன் கரந்து நின்று உணர்த்துகிறுன். பரிபாகமுற்ற – சாமுசித்தராக அவதரித்த அப்போதும் கருவாய்க்கிடந்தும் உன்கழலே நினயுங் கருத்துடையேன் என்கிருர்.

பின்பு சசலரி இயிலும் தத்துவங்களேயுணர்ந்தும், விடைப்போகங்களேத் துய்த்தும் உய்ய ஒன்ருயிருந்து உணர்த்தும் இறைவன், அவற்றின் வடிவம், காட்சி, சுத்திகளேயுணர்த்தி ஆசான் மூர்த்தமாகவும், ஆசாரியனே அதிட்டித்து நின்றும், தானேயாகவும் எழுந்தருளி உடதைகின்றுர்.

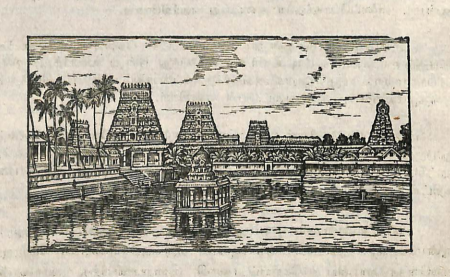
பின்பு உண்மையையுணர்க்கு உப்திக்காகத்துடிக்கும் பரிபாகமுற்ற ஆன்மாவுக்குத் தடைகள் நீங்கி ஆன்மா திரு வடிச்சார்பையே பெற்று, அவனேதானேயாகிய அக்நெறியில் ஏகளுகி, இறைபணி நிற்க மலமாயைக் கன்மங்கள் நீங்கப்பெற்று, செம்மலர் நோன்ருள் சேரலொட்டா அம்மலங் கழீஇ அன்பரொடு மரீஇ மால்அற நேயமலிந்தவர் வேடமும் ஆலயந்தானும் அரனெனத்தொழுது

அவனேதானேயாகிய அந்நெறியில் நீக்கமின்றி நிற்பன் என்ற சுத்தாத்துவித நிலேயனுபவத்தை உணர்த்துவதாகிறது.

இந்நிலயில் நம்பன் அருளாமையால் சிவசமவாதம் ஏகான்மவாதம் விசிட்டாத்வைதம் துவைகம் முதலான எத்தனே நில்கள். இவற்றின் உண்மையையுணர்ந்து சுத்தநில்யில் அத்துவிதநில்யை விளக்கியமை இறது சிவஞானபோத மாபாடியம். சிற்றுரை – இதனேயறியத் துணேசெய்யும் முதிர்ந்த வழிகாட்டி. இங்ஙனம் இரண்டுரைகளே அருளிச் சைவடி லகத்தை உய்யக்கொண்டவர்கள் சிவஞான சுவாமிகள் ஆவரர்கள்.

special to colonial terms constituted in section of the section of the section of

the contract of the second of



CHEMICAL GALLET AND CHARLE

## சிவஞான போதச் சிற்றுரை

[புலவர் சு. வடிவேலன்]

சரசுவதி மகால், திருவாவடுதுறை.

**D** 

"அந்த இடைமருதில் ஆனந்தத் தேன் சொரியும் பொந்தைப் பரவிநாம் பூவல்லி கொய்யாமோ ''

என்ற மணிவாசகஞர் மணிவார்த்தைக்கிணங்க, இந்த இடைமருதீசன் இணேயடிகளே என் இதயத்தாமரையில் வைத்து வணங்குகிறேன்.

இங்கு வீற்றிருக்கின்ற திருவாவடுதுறை ஆதீனம் ஸ்ரீலஸ்ரீ குருமகா சங்கீதோனம் அவர்களின் பொன்னுர் திருவடிகளேப் போற்றி மகிழ்கிறேன்.

இப்பேரவையின்கண் அமர்ந்திருக்கின்ற சான்ருரோகிய சிவரேயச் செல்வர்கட்கும் ஏ கேயோர்க்கும் என் பணிவான வணக்கம்.

திருவிடை மரு தூர் அழகான தொரு விழாக்கேர்லம் பூண்டு விளங்கு கிறது. 200 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் வாழ்ந்த சைவத் திருமகஞராகிய மாதவச் சிவஞான முனிவர் பிரானுக்கு அவர் செய்தருளிய சைவசமயத் தொண்டுகளேயும் தமிழ்த்தொண்டுகளேயும் எண்ணி நன்றியும் வணக்கமும் கூறுமுகத்தான் நாமீனவரும் இங்கே குழுமி இருக்கின் ரேம்.

மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் இம்மண்ணுலகில் தோன்றி அருந் தொண்டுகள் செய்து வாழ்ந்த காலம் முப்பத்திரண்டு ஆண்டுகளேயாகும். ஆயினும் அவர்செய்துள்ள அருஞ்செயல்கள் சைவஉலகம் உள்ளவரையில் மறவாமற் பாராட்டிப் போற்றத்தக்கனவாகும். சமயாசாரியர் நால்வருள் அப்பமூர்த்திகளேத் தனிர ஏனேய மூவரும் குறுகிய காலங்களே வாழ்ந்து சைவசமயத்தை நிலபேறுடையதாகச் செய்தார்கள். அதுபோல் நமது சிவஞான சுவாமிகளும் குறைந்த காலமே வாழ்ந்து நிறைந்த புகழேர்டு விளங்கும் 28 நூல்களேச் செய்து, இலக்கியம் இலக்கணம் தருக்கம் சமயம் மேர்மியோர்ப்பு முதலிய துறைகளில் யாவரினும் மேம்பட்டு விளங்கினர். சிவஞானபோதத்திற்கு மாபாடியம் செய்தமையால் இவர் மாபாடியகர்த்தர் எனச் சான்ரேர் அனேவராலும் பாராட்டப்பெற்ருர்.

சிவஞான சுவாமிகளின் மதிநுட்பத் திறமையையும் பெரும்புலமைச் செறி**வினேயும் சி**றைசைவப்பற்றினேயும் எண்ணி வியந்து பாராட்டிய பாண்டித்துரைத்தேவர் நமது சுவாமிகள் மீது 'இரட்டைமணிமாலே' பாடி மகிழ்ந்தார்.

> ஆயசம யம்பலவும் ஆரியமா பாடியமே மேயவென நற்சைவம் மேன்மையுறத் - தூயதமிழ்ப் பாடியமும் பாரிற் பகர்ந்தான் பரனடியே நாடுசிவ ஞானமுனி நன்கு ''

எனவரும் அவ்விரட்டை மணிமாஃயில், தமிழில் மாபாடியம் இல்லாக் குறையைத் தீர்த்துவைத்த சிறப்பிணப் பாராட்டியுள்ளார். மற்றும் அக் நூலில் அமைக்துள்ள உருவக டியம் கிறைக்த பாடலொன்றும் சுண்டு நினேவு கூரத் தக்கதாகும்.

> ''ஓராழி உண்டமுனி உட்கவட சொற்கடலும் சீரார் தமிழ்க்கடலும் சேரவுண்டு — பாருலகில் தீங்கவியா மாவுறையால் செய்யசிவ ஞானமுகில் ஈங்குவியா நீக்கும் இடர்''

ஒருகடலினே உண்ட அகத்திய முனிவரும் டெட்கும்படியாகச் சிவஞான முனிவராகிய மேகம் இருகடலின் ( வடசொற்கடல் தமிழ்க் கடல்) யும் ஒருசேர உண்டது; உண்டதுமட்டுமன்று. கவிதைப் பெரு மழையாகவும் பொழிந்தது. அப்படிப் பொழிந்தமையால் சைவ சமயத் திற்கு ஏற்பட்ட துன்பமாகிய வெப்பம் தணிந்தது எனவரும் கற்பின நயம் கற்ருர்க்குக் கழிபேருவகை தருவதாகும்.

இனி, சிவஞான சுவாமிகள் அருளிய சிவஞான போதச் சிற்றுரையைப் பற்றி எளியேன் சிற்றறிவிற்கெட்டிய வரையில் உங்கள் முன்னிஸ்யில் சில சொல்லிச் சிற்றுரையைச் சிற்றுரையாகவே முடித்துக் கொள்ள விரும்புகிறேன்,

ஞானம் என்பது பரஞானம் அபரஞானம் என இருவகைப்படும், பரஞானம் என்பது கடவுள் அளிக்கும் ஞானம். அபரஞானம் என்பது கிவாகமங்கள் புராண இதிகாசங்கள் சாத்திர தோத்திரங்கள் முதலியவற் றைக் கற்பதால் ஏற்படும் நூலறிவு. போதம் என்பது போதிக்கும் நூல் என்று பொருள்படும். எனவே சிவீனப்பற்றிய ஞானத்தைப் போதிக்கும் நூல் 'சிவஞானபோதம்' எனவாயிற்று. இக்கருத்தின்

> "நின்ற சிவம் ஒன்று அதனேத்தேர்தல் ஞானம் நிகழ் போதம் தேர்ந்ததனேத் தெளிதலாம்''

எனவரும் திருவாதவூரடிகள் புராணச் செய்யுளான் உணரலாம்.

மேலும்,

" சிவனடியே சித்திக்கும் திருப்பெருகு சிவஞானம் பவமதனே அறமாற்றும் பாங்கினில் ஓங்கிய ஞானம் உவமையிலாக் கலேஞானம் உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானம் தவமுதல்வர் சம்பந்தர் தாமுணர்ந்தார் அந்நிலேயில் ''

என்ற திருத்தொண்டர் புராணச் செய்யுளாலும் பர**ஞானம் அபரஞானம்** என்ற பாகுபாட்டுண்மையையும் பிறவற்றையும் உணர**லாம்**.

சிவஞானபோதம் பன்னிரண்டு சூத்திரங்களேக் கொண்டது. சைவ சித்தாந்தக் கருத்துக்கள் அணத்தையும் தன்னகத்தே கொண்டு மிளிர்வது. ஆலம் விதைபோல அளவிற்சிறிய தாயினும் அவ்விதை மரமானுல் பெரு சிழல் தருவதுபோல, இதன் கருத்துக்கள் சைவசித்தர்ந்தத்தைப் பிறமதக் கோட்பாட்டுக் கோடை தாக்காமல் தண்ணிழல் தருவன.

> '' அவன் அவள் அதுஎனும்அவை மூவினேமையின் தோற்றிய திதியே ஒடுங்கி மலத்து உள்தாம் அந்தம் ஆதி என்மனுர் புலவர்''

என்பது சிவஞானபோத முதல் சூத்திரம், 'சண்டு உளதாய் ஒருவன் ஒருத்தி ஒன்று என்று சுட்டபட்ட பிரபஞ்சம் உற்பத்தி திதி நாசமுடைத்து' எனப் பொருளுரைக்கின்ருர்கள் ஸ்ரீசுப்பிரமணிய தேசிக மூர்த்திகள். சிவஞான சுவாமிகள் சிவஞான போதச் சிற்றுரையில் வெளிப்படை எனப்பொருள் கூருது விடுத்தவற்றிற்கு, ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிகமூர்த்திகள் பன்னிரண்டு சூத்திரங்களுக்கும் உரை வகுத்துள்ளார்கள். அவ்வுரை கற்போர்க்குக் கைவிளக்காக அமைந்துள்ளது. அதனே யாழ்ப்பாணத்து வண்ணேநகர்ச் சுவாமிநாத பண்டிதர் 1906ல் பதிப்பித்த பதிப்பின் இறுதிப் பகுதியில் காணலாம்.

சிவஞான போதம் பன்னிரண்டு சூத்திரங்களுக்கும் சிவஞான சுவாமிகள் பேருரை வகுத்துள்ளார்கள். சிவஞான போதப் பொழிப்புரையும் தெளிவாக உணர்த்துவதற்காகச் சூத்திரத்திற்குப் பீண்டப் பொழிப்புரையும் மெய்கண்ட தேவர் அருளிய கருத்துரை முதலிய உரைக்கு உரையும் அருளிச் செய்தார். உரைக்கு உரை செய்யவேண்டிய தேனெனில், அவ்வுரை அனேவரும் உணரக்கூடிய எளிய உரையாக அமையாமல், செய்யுள் நடைபோல் அரிதிற் பொருளுணரத்தக்கதாக அமைந்துள்ளமையால் அவ்வாறு உரைக்கு உரை செய்யவேண்டியதாயிற்று. இவ்வாறு சிவஞானசுவாமிகள் உரை செய்யவேண்டியதாயிற்று. இவ்வாறு சிவஞானசுவாமிகள் உரை செய்யாதிருப்பாராயின் சைவசித்தாந்திகள் தங்கள் சமயஉண்மையின் மேம்பாட்டி இயும் பிறசமயங்களின் குறைபாட்டி இயும் உணரமுடியாது மயங்குவார்கள் என்பதில் ஐயமில்லே.

சிவஞான போதத்தின் முதல் ஆறு குத்திரங்கள் முப்பொருளின் பொது இலக்கணத்தைக் கூறலின் பொது அதிகர்ரம் எனப்பட்டது. பின் ஆறுகுத்திரங்கள் முப்பொருளின் சிறப்பிலக்கணத்தைக் கூறலின் சிறப்பதி காரம் எனப்பட்டது. இதன் உட்பிரிவுகளர்க பிரமாணஇயல் என்றும் இலக்கண இயல் என்றும் சர்தன இயல் என்றும் பயன் இயல் என்றும் பாகுபாடு செய்யப்பட்டுள்ளன. இவையீனத்தையும் படிப்போர் படித் துணர்ந்தும், கேட்போர் கேட்டுணர்ந்தும் சிவஞானம் தஃப்படுதல் சைவ சமயத்தவர்க்கு இன்றியமையாத கடமையாகும்.

சிவஞானபோதச் சிற்றுரை முற்றும் யானறிந்தவரை கூறப்புகுந்தால் காலம் இடந்தராதாகையால், இரண்டொரு பகுதியை மட்டும் சுட்டிக் காட்டி அமையலாம் என்று கருதுகிறேன்.

சிவஞானபோதம்சாதண்இயல் 8ஆம் சூத்திரம் 2ஆம் அதிகரணத்தில் சிவபிரான் பக்குவ உயிர்களுக்குக் குருவாகத் தோன்றி ஞானத்தை உணர்த்துகிருன் என்பதை.

''மெய்ஞ்ஞானம் தானே விளேயும்விஞ் ஞானகலர்க்(கு) அஞ்ஞான அச்சகலர்க்கு அக்குருவாய் - மெய்ஞ்ஞானம் பின்னுணர்த்து மன்றிப் பிரளயா கலருக்கு முன்னுணர்த்தும் தான்குருவாய் முன்''

எனவரும் வெண்பாவால் விளக்குகின்ருர். விஞ்ஞான கலர்க்குத்தானே மெய்ஞ்ஞானம் விளயும், (விளேவிக்கும்) பிரளயாகலர்க்குத்தான் குருவாய் முன் உணர்த்தும், அதாவது நான்கு தோள்களும் மூன்று கண்களும் நீல கண்டமும் உடைய சிவபிரானே குருவாய் நின்று மெய்ஞ்ஞானத்தை உணர்த்துவான்.

அஞ்ஞான (மர்யாமலமுடைய) அச்சகலர்க்கு முற்கூறிய வடிவு போலும் வடிவுடைய குருவாகி, அவ்வடிவின் பின்னுகி மறைந்து நின்று தத்துவஞானத்தை உணர்த்துவான்.

திருவாதவூரடிகளுக்குக் குருந்தமர நிழலில் குருவாய் அமர்ந்து ஞானேபதேசம் செய்ததுபோல இறைவன் விஞ்ஞான கலர்க்குத் தன்மை யிலும், பிரளயாகலர்க்கு முன்னிஃயிலும், சகலர்க்குப் படர்க்கையிலும் நின்று ஞானத்தை உணர்த்தியவாறு அறிகின்ரேம்.

இனி ஒன்பதாம் சூத்திரம் மூன்ரும் அதிகரணத்தில் ஆன்**மாக்க**ள் மும்மல வாச**ீனை**ய நீக்குதற்குப் பஞ்சாக்கரத்தை உச்சரிப்பது சாதன மாகும் என்பதைக் காட்டுதற்கு உதாரணமாக,

் அஞ்செழுத்தால் உள்ளம் அரனுடைமை கண்டரணே அஞ்செழுத்தால் அர்ச்சித்(து) இதயத்தில் - அஞ்செழுத்தால் குண்டலியில் செய்தோமம் கோதண்டம் சானிக்கில் அண்டஞம் சேடஞம் அங்கு ''

எனவரும் செய்யுணக் காட்டுகின்ருர். இச்செய்யுள் மல வாசனேயை நீக்குதற்குச் சாதனம் ஆமாறு யாங்ஙனம் என்பாரை நோக்கி அஃதாமாறு கூறி ஏதுவை வலியுறுத்துதல் நுதலிற்று என்கின்ருர். ஐந்தெழுத்தை உச்சரிக்கும் முறையின் வாயிலாக ஆன்மாவானது சிவபிரானுக்கு அடிமை என்பதனே உணரவேண்டும். ஆன்மா தன் உடம்பினுள்ளே இதயத்தைப் பூசினக்குரிய இடமாகவும், உந்தியை ஓமம் செய்யும் இடமாகவும், புருவ நடுவை தியானித்திற்கு உரிய இடமாகவும் கொள்ள வேண்டும். புறத்திலே ஞானபூசை செய்யும் முறைப்படி அகத்திலேயும் இதயகமலத்தில் சிவபீரான ஐந்தெழுத்தால் அமைந்த திரு மேனியிலே அஷ்டபுஷ்பம் சாத்திப் பூசை செய்யவேண்டும். இங்கே அஷ்டபுஷ்பம் என்பது கொல்லாமை. ஐம்பொறியடக்கல், பொறுமை, இரக்கம், அறிவு, மெய், தவம், அன்பு என்னும் எட்டு மலர்களாம். இவை அதப்பூசையின் விளக்கமாக நமக்கு அறிவிக்கின்ருர்.

சண்டலித் தானமாகிய நாபியின்கண் ஞானமாகிய அனில எழுப்பி, அவ்வனலின்கண் ஐந்செழுத்திணுலே விந்துத் தானத்தில் எழும் அமுதமாகிய நெய்யினே சுழுமூனே நாடி என்னும் சுருக்கிணைய் இடைநாடி என்னும் சுருவத்தாலும் ஓமம் செய்யவேண்டும் என்று ஓமா செய்யும் தன்மையை அறிவிக்கின்றுர்.

விந்துத் தானம் என்னும் புருவநடுவில் சிகாரம் என்னும் தற்பதப் பொருள் யகார மென்னும் துவம்பதப் பொருள் பகாரம் என்னும் அசிபதப் பொருள் ஆகிய முறைமையின் முற்கூறப்பட்ட ஐந்தெழுத்தினுல் சிவோகம் பாவீன செய்யவேண்டும் என்று தியானம் செய்யும் முறைமையினேயும் அறிவிக்கின்ருர்.

இவ்வாறு பூசனேயும் ஓமமும் தியானமும் செய்யின் உப்போதே முதல்வணைய சிவபிரான் விளங்கித் தோன்றுவான் என விளக்குகின்ருர்.

இனி பன்னிரண்டாம் சூத்திரத்து இரண்டாம் அதிகரணக்தில் சிவபக்தர்களோடு இணங்கிறுல் பிராரத்த வினேகள் அகலும் என்கின்ருர்.

அதற்குச் செய்யுள் வருமாறு.

மறப்பித்துத் தம்மை மலங்களின் வீழ்க்கும் சிறப்பில்லார் தம் திறத்துச் சேர்வை - அறப்பித்துப் பத்தர் இனத்தாய்ப் பரனுணர்விஞல் உணரும் மெய்த்தவரை மேவா வீண.

இச்செய்யுளில், அஞ்ஞானத்தை உணர்த்துவாரோடு இணங்காமல் இருந்தாலே நன்மை பயக்குமே! சிவபக்தர்களோடு இணங்குதல் எதற்கு? என்று கூறுவாரை நோக்கி அதீன வலியுறுத்தற்கு விளக்கம் தருகின்ருர்.

இறைவன் அருள் திறத்தை மறவாமல் வாழும் தமது ஞானமாகிய கண்ண இழக்கச்செய்து. அதாவது இறைவன் அருள்திறத்தை மறக்கச் செய்து, தீயவழியில் கொண்டு சென்று, மும்மலங்களால் ஆகிய பிறவிக் குழியில் வீழ்த்தித் துன்ப மடையச் செய்வாராகிய அன்பிலாதவர்பால் தொன்று தொட்டுப் பழகி வந்த தொடர்ச்சி நீங்கும்படியாக, அந்த மறப்பினே மாற்றி ஞானக்கண்ணே உதவி. அதாவது இறைவன் அருள் திறத்தை ரினக்கச் செய்து. பிறவிக் குழியிலிருந்தும் எடுத்து நல்வழிக்கண் செலுத்தி வாழச் செய்யும் சிவபக்தர்கள்பால் பேரன்பு கொண்டவராக, அந்த அன்பு சார்பாக விளங்கும் சிவஞானக் கண்ணுல் அந்ரிலையைக் கடைப்பிடித்து உணரப்பெற்ற உண்மைத் தவமுடையாரைப் பிராரத்த வினகள் இடையூறு செய்யா என்று சிவனடியார் இணக்கத்தால் துன்பரீக்கம் உண்டாதலேயும், சிவானுபூதி உணர்வு மேம் படுதலேயும், அந்த மேம்பாட்டினுலே பூதஉடம்பைப் பற்றி வரும் பிராரத்த வினகள் செயலறுதலேயும் விளக்குகின்ருர்.

இக்கருத்துப் பற்றியன்றே ''அடியேன் உன் அடியார் ஈடுவுள் இருக்கும் அருப் புரியாய் ''என மணி வாசகளுரும் ' ''பெரிய தொண்ட ரோடு கூட்டு கண்டாய்'' எனக் கடவூர் அபிராமி பட்டரும் பிறரும் சிவ னடி ார் இணக்கத்தின் இன்றியமையாமையைப் பற்றிக் கூறிப் போர்தனர்.

இதுகாறம் கூறியவாற்ருல் சிவஞான சுவாமிகளின் நுண்மாண் நுழைபுலப் பெருமையும் புகழும் புலனுகின்றன, விஞ்ஞானகலர் பிரளயாகலர் சகலர் ஆகியோர்க்குச் சிவபிரான் ஞானேபதேசம் செய்யும் முறையின்யும், ஐந்தெழுத்தினுல் அகப்பூசை செய்தல், ஓமம் செய்தல், தியானம் செய்தல் ஆகியவற்றின் இயல்புகளேயும், சிவனடியாரோடு இணங்குதலால் உண்டாகும் நன்மையின்யும், அவ்வடியாரோடு இணங்காமையால் ஏற்படும் திமையின்யும் சிவஞான சுவாமிகள் தந்த விளக்க உரைகளால் தெளிவாக அறியமுடிகின்றது

இது போன்றே சிவஞான போதச் சிற்றுரை முற்றும் நன்குணர வல்லார் சிவஞானம் தஃலப்பட்டுச் செம்மை சேர்வர் என்பது வாய்மை.



## எடுத்து என்னும் சொல்லுக் கிட்டவைரக் குப்பாயம்

சைவ சமய சண்டமாருதம், நக்கீரன் வழியடிமை, வித்துவான், பி. மா. சோமசுந்தூனூர், இராணூப்பேட்டை.

#### முன்னுரை:

'' என்னேயிப் பவத்திற் சேரா வைகையெடுத் தென்சித் தத்தே தன்னேவைத் தருளி ஞலே தாளிணே தலேமேற் சூட்டு மின்னமர் பொழில்சூழ் வெண்ணெய் மேவிவாழ் மெய்கண் டானூல் சென்னியிற் கொண்டு சைவத் திறத்தினேத் தெரிக்க லுற்ரும்.

என்பது சிவஞான சித்தியாரில் நூல் வழி கூறும் திருவிருத்தம் ஆகும். யான் பிறவிக் கடலில் அழுந்தாவண்ணம் என்னே எடுத்து என் அறிவிலே எழுந்தருளித் தன்திருவடிகளே என்தலேமீது அணியாக்கிய மெய் கண்டதேவநாயஞர் அருளிச்செய்த சிவஞானபோத நூலேத் தலேமையாக் கொண்டு சைவத் திறத்தை விளக்குவாம் என்பது இதன் பொருள்.

சிவஞான சித்தியாருக்கு உரை செய்தார் அறுவர். அவர்தாம் மறை ஞான தேசிகர் சிவாக்கிரயோகியர், ஞர்னப்பிரகாசர் மாதவச்சிவஞான யோகியர், ரிரம்ப அழகியர், சப்பிரமணியதேசிகர் என்பாராவர். பின்னுளில் உரை செய்தார் சிலரும் உளர். இவர் தம்முள் ஞானப்பிரகாசர் தம் உரையுள் ''எடுத்த'' என்று மேற்றிருப்பாட்டினுள் எரும் சொல்லுக்கு உரைத்த பொருளேச் சிவஞான முனிவர் மறுத்து ''என்னும் சொல்லுக்கிட்ட வைரக் குப்பாயம்'' என்னும் உரைச்செய்யுளே அருளிச்செய்தார். அம்மறுப்பினுள் புகுமுன் மறுத்தார் திறமும் மறுக்கப்பட்டார் திறமும் காண்பாம்,

#### உரையாசுரியன்மார் திறம் :

ஞானப்பிரகாசரது இயற்பெயர் தெரிந்திலது. சிவஞான சுவாமிகள் முக்களாலிங்கர் என்னும் பெயரினர். ஞானப்பிரகாசரது ஊர் யாழ்பாணத் துத் திருமெல்வேலி. சிவஞானசுவாமிகள் தமிழ் நாட்டுத் திருமெல்வேலியில் விக்கிரம் சிங்கபுரத்தினர். ஞானப்பிரகாசர் தந்தைகாராளப் பிள்ளே. தாயார்

பெயர் கெரிந்தலது. சிவஞானசுவாமிகள் பெற்ளோர் ஆனந்தக் கூத்தர், மயிலம்மை என்போர். ஞானப்பிரகாசர் பெரிய அண்ணுசாமிக் குருக்க ளிடம் தீக்கை பெற்ருர். சிவஞான சுவாமிகள் திருவாவடுதுறை வேலப்ப தேசிகர் பால் தீக்கைபெற்ருர், ஞானப்பிரகாசர் பசுவைப் பரங்கிக்குத் தின்னக்கொடுத்த பாவம் போகத் தமிழ்நாடு வந்தூர், சிவஞான சுவரமிகள் ளோன வேட்கையால் திருவாவடு அறைவந்தார். ஞானப்பிரகாசர் கவுட கேயத்தில் ஒரு பார்ப்பனனிடம் வடமொழிகற்றுர். சிவஞானசுவாமிகள் தமிழ், வடமொழி, சைவசித்தாந்தம் ஆகியவற்றைத் திருவாவடுதுறையில் ஓதிலர். ( எனவே கல்வியிலும் ஞானத்திலும் சிவஞானசுவாமிகள் முதியவர் ஆண்டில் இளயவர்) ஞானப்பிரகாசர் முதுமைக் கல்வியும் சிவஞான சுவாமிகள் இளமைக் கல்வியும் உடையராதலும் கோக்கற்பாலது. உரை யிலும் ஞானப்பிரகாசர் முழுதம் விளக்காது அவ்விவரத்கை மறைஞான தேசிகர் உரையில் கண்டு கொள்க என்பார். அதனல் அவர் உரை முழுமை யுடையதாகாமை காண்க. சிவஞானசுவாமிகள் அவ்வாறு கூறமாட்டார். முழு விவரமும் தருவார்.

உரை எழுதுவோர் தம் உரையால் உலகம் பயன்பேற வேண்டும் என்றே கருதுவர். ஞானப்பிரகாசர் உரை அப்படிப்பட்டது அன்று. ஞானப் பிரகாசருக்குத் தமிழ் தெரியாது என்று எவரோ கூறினர் என்பதை மறுக் கவே சிவஞானசித்தியாருக்கு உரைஎழுதினர். மறுக்கவே எழுதிரையினும் இவரது உரை இவர் தம் தமிழறிவுக் குறைவை மேலும் வளக்கியே ரிற்ப தாயிற்று.

இவர்தம் மரபினரே யாழ்ப்பாணம் **ஆறுமுக** நா**வலர் என்**பது குறிப்பிடற்பாலது.

#### ''எடுத்து'' சொற்பொருள் :

எடுத்து என்பது ஒருபொருளே எடுத்தஃபே சுட்டும். சித்தியாருக்கு உரை எழுதிய அறிஞன்மார் சிலர் மேற்பாடலில் இச்சொல்லுக்கு வரைந்த உரையைக் காட்டுவாம்.

மறைஞானதேடிகர் — தனது ஞானமாகிய கையைக் கொடுத்து

சுவாக்கிர யோகியர் — தனது ஞானமாகிய கையிணுலே எடுத்து

சிவஞான யோகியார் — கருணேக்கையால் எடுத்து

கிரம்பவழகியர் — எடுத்து

சுப்பிரமணிய தேசிகர்— கரு ஊக்கையால் எடுத்து

தருவிளங்கம் — கருணேயாகிய கையினுல் என்னே எடுத்து

இங்ஙனம் யாவரும் ஒரு நெறி கின்றுரைக்கத் தாம் தமிழில் வல்லவ ராதலே கிறுவ வந்த ஞானப்பிரகாசரோ,

> "எடுத்து" சமனுந்தம் பாசக் கூட்டங் கூடாதவகை சின்மாத்ர சுத்த கேவலமாய்ச் சேஷிக்கப் பண்ணிச் சேஷித்து ரின்ற

என் ருரு புத்துரை கூறிஞர். இது தமிழா? தமிழ் நூலுக்குச் செய்யும் உரையா என்பவையும் கணித்தற் பாலனவேயாம். ஆயின் அவரு ரையை மறுக்கப் புகுந்த சிவஞான சுவாமிகளும் அங்ஙனமேயே மறுப் புரை வரைந்தாராலோ எனின் ஆசிரியர் நற்றமிழ் நடை வல்லவர் என்பதை அவர் தம் ஏனேய நூல்களே காட்டி நிற்பன. அந்நடையிலேயே மறுப்பும் எழுதப் பட்டிருப்பின் மறுக்கப் பட்டார் உணராராதலின் அவர்க்கு உணர்த்தும் முறையில் வரைந்தார் என்க. அஃதே அவர் கருத்து என்பது.

தமிழ் வியாகரண மிருந்த மூஃயுங் கண்டறியாது தமிழ்க் காவியங் கீனயுங் கேட்டறியாது தமிழ்ப் பதங்களேயேனுமிகப் பயின்றறியாது தமிழ் நூலுக் குரை செய்துமென்று நீர் ஆரம்பித்துக் கொண்டது சிறமியர் சிறுவீடுகட்டி வீனயாடுதலே ஒக்கும். ஆகவின் நும் முரையின்கணுள்ள சொற் குற்றங்களே ஒழித்துப் பொருட்குற்றங் களுட் சிற்சில எடுத்துக் கூறுவான் புகுந்தேம்.

என்று சிவசம வாதவுரை மறுப்பீன் கண் வருதலால் புலனும். தமி முறியாராயின் அவருரையை ஒரு பொருட்டாசக் கொண்டு மறுப்புரை வரைதல் நன்றுகொலோ எனின்.

் சாத்திரப் பிரவேசமின்றிச் சித்தாந்த உபதேசம் மர்த்திரம் கேட்டுச் சிந்தித்திருக்கு மந்தபுத்தியுடையார்க்கு அதில் புத்திப்பிரம் சம் வா ராமல் சிறிதொரு வழிகாட்டுக என்று பெரியோர் ஆஞ்ஞாபித்தலின் ஆஞ்ஞோல்லங்ஙனம் செய்யலாகாதென்று சம்மதித்து ஸ்தாலி புலாக ரியா யம்பற்றி அதன்கண் ஆண்டாண்டுச் சிற்சில தோஷங்கள் எடுத்துக் காட்டு தம்'' என வருவதே விடையாம் என்க.

#### உரையாராய்ச்சி :

எடுத்து என்னும் சொல்லுக்கு ஞானப்பிரகாசர் வரைந்த வுரை செம் பொருளுமன்று இலக்கணப்பொருளுமன்று குறிப்புப் பொருளுமன்று என் இங்குறிப்புத் தோன்ற ஆசிரியர் சிவஞானமுனிவர் இம்மூன்றுள் அவ்வுரை எதன் பாற்படும் என்னுங்கடா எழுப்பினுராக அம்மறுப்புக்கு மறுப்பு விடுப்பேம் என்று எழுந்த ஞானப்பிரகர்சரின் மாணுக்கர்.

''மெய்கண்ட தேவ நாயஞரே சிவஞானசித்தி ஆசிரியர்க்குத் தீக்கா குருவு முதுனூ லாசிரியருமானு ரென்பது அவ்வாறுரை செய்தார் சுருத் தாகலான் எடுத்து என்னும் சொற்கு அவ்வுரைப் பொருளே பொருள். அதுவே ஆசிரியர் கருத்து''

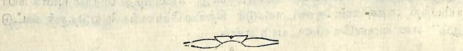
என்றெழுதி மனங்றைவு அடைந்தார். குருவின் தஃப்பாகை கீழே விழ அதை எடாமல் வந்த சீடண் நோக்கி அக்குரு ' கீழேவிழுந்த தெல்லாம் எடுக்க வேண்டுமே '' என்ன. அது கேட்டு அத்தஃப்பாகையும் அதனுள் கீழே விழுந்து கிடந்த குதிரைச்சாணமும் போட்டுக் கொண்டு வந்த சடனுக்கு ஞானப்பிரகாசர் சடர் தாம் அண்ணன் என்பதை இவ்வாறு எழுதி விளக்கியிட்டார். என்னே? முடிக்குத்தக தலேயைக் கொய்து கொள்பவராயுண்மையின்.

மெய்கண்ட தேவ நாயணரே ஆசிரியர்க்குத் தீக்காகுரு என்ருர். அவர் திருவடித்தீக்கை செய்தது கொண்டே அப்படிச் சொல்லவேண்டுமே யன்றி ஞானப்பிரகாசர் கூறுமாறு அன்றென்க என்னே? சுகலாகம் பண்டிதர் முதியோர், மெய்கண்டதேவரோ சிறு மகப்பருவத்தினர். சிவாசாரியார் மெய்கண்டதேவ நாயணர் தந்தைக்கே ஆசிரியர்-ஆகலின் அவர் முன்பே ஆசாரிய அபிடேகம் பெற்றவர். எனவே மறுமுறை தீக்கை தருதல் வேண்டுவதன்று என்க.

ஆயினும் தீக்கை ஆசிரியர் முதனூலாசிரியர், நூலுரையாசிரியர் என்பவற்றை இச்செய்யுள் கொண்டே விளக்க முடியும் என்று சிவஞான முனிவர் இம்மறுப்பின் கண்ணே நன்கு காட்டியுள்ளார். அவர் இச் செய்யுளுக்கு மூன்று விதமாகப் பொருள் கூறி அவையினத்தும் சித்தாந்த நேறியின் வாய் நிற்கவைக்கும் அருமைஒதுவார்க்குப் பெருமிதம்தருவதாகும். இதுவே எடுத்து என்னும் சொல்லுக் கிட்ட வைரக்குப்பாயம் எனப் பெயர் பெற்றது.

இடமும் காலமும் கோக்கி இவ்வளவில் அமைகின்ரேம்

reik armiji kan di işliyanista. 19. alı işliyası i işleği, filmin diği bires Dibes.





The Same of Same of the Control of the Same of the Sam

## ''என்னேயிப் பவத்தி<mark>ல்'' என்னும்</mark> செய்யுட் சிவசமவாதவுரை <mark>மறுப்பு</mark>

சைவ சமய சண்டமாருதம், நக்கீரன் வழியடிமை, வித்துவான், பி. மா. சோ**மசுந்தரஞர்,** இராணிப்பேட்டை.

dings to the feet some dispose of the second some seco

#### முன்னுரை:

சிவனுக்குமேல் தெய்வமில்லே; சித்திக்குமேல் நூல் இல்லே. இது செந்தமிழ் வல்லார் கண்ட முடிபு. பரந்த செந்தமிழ்ப் பரவையில் உளவாம் நூல் முற்றும் ஓதித்தெளிதல் ஒருவருக்குங் கூடுவதன்று. இது நோக்கிய ஆன்ருர் செந்தமிழாலாம் பயின எய்துதற்கு ஆற நூல்களேக் கற்றுத் தெளிதலே அமையும் என்று கண்டனர். அவ்வாறு நூல்களேயும் உணர்த்தும் பாடல் வருமாறு.

'' வள்ளுவர்சீ ரன்பர்மொழி வாசகந்தொல் காப்பியமே தெள்ளுபரி மேலழகர் செய்தவுரை - ஒள்ளியசீர்த் தொண்டர் புராணந் தொகுசித்தி யோராறுந் தண்டமிழின் மேலாந் தரம் ''

இதனைல் திருக்குறள், திருவாசகம், தொல்காப்பியம், திருக்குறளுக்குப் பரிமேலழகருரை, திருத்தொண்டர்புராணம், சிவஞானசித்தியார் என்பவையே அந்நூல்கள் என்பது விளங்கும். தமிழுக்கு ஏனேய சமய நூல்கள் புறம்பாதலின் கூறப்பட்டில. இப்பாடற்கண் திருக்குறனே 'வள்ளுவர்' எனல் காண்க. இந்நெறியறியாது 'வள்ளுவம்' எனல் வழுப்படுவதே. 'வள்ளுவன் என்பானேர் பேதையவன் வாய்ச்சொல் கொள்ளாரறிவுடையார்' என்ற சான்ரேர் உரையை உணராது திருவள்ளு வரை 'வள்ளுவன்' என்று ஒருமையால் பேசுதல் பிழைபடுவதே.

மேற்போந்த செய்யுள் கூறும் நூல்களில் ஒன்ருய சிவஞான சித்தியாரின் அருமை பெருமைகளே யுணர்ந்த தவப்பெருஞ் செல்வராய தாயுமானவ அடிகளார் ''பாதிவிருத் தத்தாலிப் பார்விருத்த மாகவுண்மை சாதித்தார் பொன்னடியைத் தான்பணிவ தெந்நாளோ ''

என்றருளியதே நூலின் மாண்பை நன்கு உரைக்கும்.

இத்தகு நூலுக்கு அமைந்த உரைகள் ஆறு ஆகும். அவற்றை ஆக்கிய ஆசிரியன்மார் (1) மறைஞானதேசிகர் (2) சிவாக்கிரயோகிகள் (3) ஞானப்பிரகாசர் (4) ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான முனிவர் (5) நிரம்ப அழகிய தேசிகர் (6) இவ்வாதீன ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகமூர்த்திகள் என்பா ராவர். ஏனேயரும் உரை செய்துளரேனும் சித்தியார் அறுவர் உரை எனலே பெருவழக்கு ஆகும்.

### 2. ஞானப்பிரகாசரும் ஸ்ரீ சிவஞானமுனிவரும் :

இவ்வுரையாசிரியர் தம்முள், சிவசமகோட்பாடுபற்றி உரைசெய்தார் ஞானப்பிரகாசராவர். யாழ்பாணத்தைச் சேர்ந்த இவர் ஆறுமுக நாவலரின் முன்னேர் ஆவர். இவரிட்டவுரையையே ஆசிரியர் சிவஞான முனிவர் 'சிவசமவாதமறுப்பு', 'எடுத்து என்னும் சொல்லுக்கிட்டவைரக்குப்பாயம்' 'சிவசமவாத கண்டன மென்னும் சிவசமவாத உரைமறுப்பு' என்னும் பெயர் கொண்ட உரைச் செய்யுள்களால் மறுத்துள்ளார்.

மறுப்பெழுதிய ஸ்ரீ சிவஞான முனிவரும் சிவஞான சித்தியார்க்கு உரை ஸ்ரீட்ட அறுவருள் ஒருவராகலின் இவ்விருவரையும் பற்றிச் சில கூறல் ்கட்டாயமாகின் றது.

- அ) யாழ்ப்பாணத்துத்திருகெல்வேலியில் காராளப்பிள்ளே என்பார் மகணுப்ப் பிறந்த ஞானப்பிரகாசர், பரங்கியன் தின்னப்பசுவைக் கொடுத்த தீவினே கழிவான் தமிழகம் போந்து சிதம்பரத்தே சின்ணுளிருந்து. பின்னர்க் கவுடதேயம் சென்று ஒரு பார்ப்பனன்பால் வடமொழி கற்ருர். இது முதுமைக் கல்வியாய்ச் சிறப்பின்ருயது.
- ஆ) திருநெல்வேலியைச் சேர்ந்தவிக்கிரமசிங்கபுரத்தில் ஆனந்தக்கூத்தருக்கு அவர் மணேமெயிலம்மை தம் மணிவயிறுவாய்த்த ஸ்ரீ சிவஞானமுனிவர் மேலேத் தவத்தின் விளேவால் இளமையிலேயே திருவாவடுதுறை சேர்ந்து கலவல்லாராயினர். இஃது 'இளமையிற் கல்விசிலயில் சிமுத்து' என்னும் சிறப்பினதாயது.
- இ) ஞானப்பீரகாசர் தமிழறியார் என்றெழுக்க கூற்றை ஒழிப்பானெழுக் ததே அவர் தம் சித்தியார் உரை. உலகுப்திகோக்கி எழுக்கதன்று. தல் சிறக்க தமிழ் நூலுக்கு இங்ஙனம் உரைகாணப்புக்க ஞானப்பீரதாசர் அவ்வுரையே வாயிலாகக்கொண்டு தம் தமிழறியாமையை வெளிப் படுத்திஞராயிஞர். அவர் தமிழறியாச் சிறமையைக் ஸ்ரீ சிவஞான முனிவரும்,
- ் தமிழ் வியாகரண மிருந்த மூஃயுங் கண்டறியாது, தமிழ்க் காவியங் களேயுங் கேட்டறியாது, தமிழ்ப் பதங்களேயேனு மிகப்பயின்றறியாது,

தமிழ் நூலுக்குரை செய்துமென்று நீர் ஆரம்பித்துக் கொண்டது சிறுமியர் சிறுவீடு கட்டி விளேயாடுதலே ஒக்கும். ஆகலின் நுர்முரை யின் கண்ணுள்ள சொற்குற்றங்களே ஒழித்துப் பொருட் குற்றங்களிற் சில எடுத்துக் கூறுவான் புகுந்தேம்

என்று எடுத்துக்காட்டல் காண்க. தமிழறியாஒருவர் செய்த நூஃப் பொருட்படுத்தி மறுப்பெழுதல் முறையோ என்ருரு கடா எழுமன் ரே. அக்கடாவை,

"சாஸ்திரப் பிரவேசமின்றிச் சித்தாந்த உபதேச மாத்திரங்கே.ட்டுச் சிந்தித்திருக்கு மந்தபுத்தியுடையாருக்கு அதிற்புத்திப் பிரம்சம் வாராமற் சிறிதொரு வழிகாட்டுக என்று பெரியோர் ஆஞ்ஞாபித்தலின் ஆஞ்ஞோல்லங்ஙனஞ் செய்யலாகாதென்று சம்மதித்து, ஸ்தாலிபுலாக ரியாயம் பற்றி அதன்கண் ஆண்டாண்டுச் சிற்சில தோஷங்கள் எடுத்துக் காட்டுதும்" என்று ஸ்ரீ சிவஞானமுனிவர் விடுவித்தலே யுணர்க

- ச) சித்தியாரின் மெய்ப்பொருளயுணர்ந்து உலகுப்திபெறல் வேண்டு மென்னும் சீரிய நோக்கான் ஸ்ரீசிவஞானமுனிவர் உரையிட்டனரே யன்றித் தம் தமிழறிவினகலங்கண்டு பிறர்வியப்பான் கருதியன்று,
- உ) ஞானப்பிரகாசர் ஒரு செய்யுளுரைக்கண் ஆண்டியை புடைப்பொருள் களேயெல்லாம் எடுத்தோதும் பெற்றியரல்லர். அதற்கு ''இவற்றில் தோஷங்கள் காட்டில் விரியும். திரு மறைஞானதேசிகரது விரிந்த உரையில் முதிர்ந்தோர் கர்ண்பிக்க வொருப்ரகாரங் காண்க'' எனவரும் அவர் வாய்மொழியே சான்ருகும். ஒரு செய்யுளின் பொருள் நன்கு தெளியப் பிறர் உரையை நாடவேண்டுமேல் இவர் உரை ஏற்றுக்கு.
- ஊ) ஸ்ரீ சிவஞான முனிவர் செய்யுள் தோறும் ஆண்டைக்கியை புடைப் பொருள்களே அறிவுறுத்துச் செல்வரேயன்றி வேரேர் உரை யாசிரியரைக் கைகாட்டி விடார். இன்னன பல உள.

#### 3. எடுத்து

இனி, யாம் எடுத்துக் கொண்டபொருட்குரிய சித்தியார்ப் பாடல் வருமாறு

> '' எ**ன்னேயிப் பவ**த்திற் சேரா வகையெடுத்தென் சித்தத்தே தன்னேவைத் தருளி ஞலே தாளிணே தஃமேற் சூட்டு மின்னமர் பொழில்சூழ் வெண்ணெய் மேவிவாழ் மெய்கண்டானூல் சென்னியிற் கொண்டு சைவத் திறத்திணே தேரிக்க லுற்ரும்.

இது சுபக்கத்துப் பாயிரச் செய்யுள். இதன் கண்வரும் 'எடுத்து' என்ற சொல்லே மறுப்புக்கு வித்தாயது. தமிழுணர்ந்தார் யாவரும் இச் சொற்கு 'எடுத்து' என்றே பொருள் காண்பர், ஈண்டு இச்சொல் நின்ற இடம் நோக்கி 'அருளாகிய அல்லது ஞானமாகிய கைகளால் எடுத்து என்று வளங்கவுரைப்பர் ஞானப்பிரகாசரொழிக்த ஏ னேய ஆசிரியன் மார் இங்ஙனமே உரையிட்டனர். தம் தமிழறிவின் பெருமையைத் தரணிக்குக் காட்டுவான் எழுக்த ஞானப்பிரகாசரோ

'' சமனுந்தம் பாசக்கூட்டம் கூடாதவகை **சின்மா**த்தி<del>ர</del> சுத்த கேவலமாகச் சேடிக்கப்பண்ணி ''

என்றுரைத்தார். இங்ஙனம் பொருள் கோடல் எம்மர**ப**ற்ரோ! தம் உரை தமிழ் சிறிதும் வடமொழி சிறிதுமுணர்ந்தார்க்கே பயன் படல் வேண்டுமென்று கருதி இங்ஙனம் மணிமிடைபவள நேறி பற்றிஞர் போலும்! மெய்கண்டார் எனில் கிளங்காது என்று கருதிச் சத்தியதரிசி என்று அப்பெயரை மொழிபெயர்த்து உரை செய்ததுவும் காண்க.

#### 4. மறுப்புரை:

இனி, ஸ்ரீ சிவஞான முனிவர் இவரை மறுக்குமாறு காண்போம். பொருள் கோடல் மூவகைத்து. அவை (1) வழக்கு, செட்யுள், நிகண்டு ஆகியவற்ருல் பெறப்படும் செம்பொருள். (2) கங்கைக்கண் வேடச்சேரி என்பது ஆற்றைக்குறியாது கரையைக் குறிப்பதாகிய இலக்கணப்பொருள் (3) சொல்லுவான் குறிப்பொடுபடுத்து உணரப்படுவதாகிய குறிப்புப் போருள் என்பனவாம். ஞானப்பிரகாசருரை இம்மூன்றினும் படாமயினே ஸ்ரீ சிவஞான முனிவர் நனி விளக்கினர்.

ஸ்ரீசிவஞானமுனிவர் மறுப்புக்கு எதிர்மறுப்பாக ஞானப்பிரகாசரின் மாணுக்கர் வச்சிரதண்டம் எனப் பெரிய நூல் செய்தார். அஃது மறுப்பாக அமையாது மயக்கத்தைக் காட்டுவதாகி, மறுப்பு எழுதினேம் என்று அவர்பக்கத்தார் அமைத் பெறுமளவில் துணேபுரிகின்றது.

### 5. 🦪 சிவஞானமுனிவர் எதிர்மறுப்பை ஒழித்தல் :

எதிர் மறுக்க எழுந்தார் ஞானப்பிரகர்சருரை செம்பொருள தென்ரே, இலக்க‱ப் பொருளதென்ரே குறிப்புப் பொருளதென்ரே நிறுவும் வலியிலராயினர்.

இதுவே தோல்விக்கு இடமாகும் என்பர் ஸ்ரீ சிவாஞானமுனிவர். ஞானப்பிரகாசருரை நல்லுரையே என நாட்ட எழுந்தார் மெய்கண்ட தேவநாயரை சிவஞான சித்தி செய்த ஆ சிரியர்க்குத் தீக்காகுருவு முதனூ லாசிரியருமானுரென்பது அவ்வாறுரை செய்தார் கருத்தாகலான் எடுத்து என்னும் சொற்கு அவ்வுரைப்பொருளே பொருள் அதுவே ஆசிரியர் கருத்து

என்ருர் இது முடிக்குத்தக்க தஃசெய்து கோடும் எனஃ ஒப்பது, என்ஃ? நூலாகிரியர் கருத்தோடு உரை ஒன்றுதல் வேண்டுமல்லாது உரை— யாகிரியர் கருத்தோடு நூல் ஒன்ருதாகலின் திருப்பாவைக் கண்வரும் தீக்குறின் சென்ரேதோம் '' என்பதற்குப் பொருள் கூறப்புக்க ஒரு பெரியார் 'தீயதருக்குறினச் சென்ரேதோம்'' என விரித்தார். இஃது நூலாகிரியர் கருத்தாமா? அக்காஸேத் தமிழர் கினர்தெழுந்தமையால் தாம் அவ்வாறு கூறவில்ஃ என்று அப்பெரியார் பின்வாங்கிறோர். இன்றேல் அவரும் இவரேபோல் அதுவே ஆசிரியர் கருத்து என்று வலியுறுத்தி நிறுவியிருப்பர்.

மெய்கண்டார் தீக்கா குருவும் முதனூலாசிரியருமாவரென்பது ஞானப்பிரகாசர்க்கே உரிய கருத்தாகாது யாவரும் ஒப்ப முடிந்த ஒன்ருக லான் அதனேவலியுறுத்தி இவ்வாறுரை செய்தாரென்பது சித்தசாதனமாகும். அன்றியும் அருணந்தி சிவனருக்கு அம்முதனூலே யுணர்த்திய குரவர் வேருவர் என்பது பட்டுக் குற்றப்படுவதும் ஆகும்.

மெய்கண்டார் தீக்கையருளியகாலே உடனிருந்து கண்டார் போல ஸரைந்த அவ்வுரை போலியுரையே என்க. அருணந்து சிவனர் அகவையான் முதிர்ந்தோர். மெய்கண்டார் தீக்கை யருளும்வரை சகலாகம் பண்டி தரான அவர் தீக்கை பெருதே இருந்தனரா? ஆமெனில் அவர் மெய்கண்டாரின் தந்தையாரான அச்சுத்களப்பாளருக்கும் ஏனேயருக்கும் ஆசிரியராயமைதல் யாங்ஙனம் கூடும்? தீக்கை பெற்றிருந்தாரெனின் மெய்கண்டார் மீட்டும் ''சமனுந்தம்பாசக்கூட்டம் கூடாதவகை சின்மாத்திர சுத்தகேவலமாகச் சேடிக்கப்பண்ணுதல் ஏற்றுக்கு? என்று விருக்கள்எழுமே? அவர் தீக்கா குருவாதலே நீரும் இசைந்தன்றே யாம் கூறியதைச் சித்தசாதனம் என்று குற்றத்துட்படுத்தினீர் எனில் அஃது 'அருளினுலே தாளிணே தலேமேற் குட்டும்'' தீக்கையைக் கருதியது என்று விடுக்க.

உரைக்குரிய செய்யுளோ பாயிரத்தின் கண்ணது. பாயிரம் உணர்த்தும் ஆக்கியோன் பெயர், வழி, எல்லே, நூற்பெயர், யாப்பு நுதலிய பொருள், கேட்போர், பயன், காலம், களம், காரணம் என்னும் பதிணெரு வகைப் பொருள் ஒன்றினும் ஞானட்பிரகாசருரை ரிற்பதன்று.

தீக்காகுருவாதலே யுணர்த்தாது மெய்கண்டாரின் அருட்டிறம் விளங்கவே அவ்வாறுரை செய்யப்பட்டது எனின், 'அருளினுலே' என அத்திறம் செய்யுட்கண்ணே விளக்கமாகக் கிடப்பவும் அப்பொருளுணர்த்த மாட்டாத எடுத்து என்னும் சொல் அஃதுணர்த்திற்று என்று கொண்டி டர்ப்பட்டு ஒவ்வாப் பொருளுரைப்பானேன்?

மெய்கண்டார் தீக்காகுருவும் முதனாலாசிரியரும் அந்நா இணர்த் இய குரவருமாவர் எனலே விளக்கும் ஒருரையும் முதனூ இக்கும் முதனூ இண்டு என்னும் கருத்து விளக்கும் மற்ரேருரையும் மெய்கண்டார் திப்பிய திருமேனி தாங்கிவந்தருளினர் எனலேவிளக்கும் வேரேருரையும் ஆக மூன்று அரிய திட்பநுட்பஞ்சான்ற உரைகளே ஆசிரியர் ஸ்ரீ சிவஞான முனிவர் நேரிய முறையில் வகுத்தருளியுள்ளார் ஞானப்பிரகாசருரையை, இவ்வுரைகள் தங்கண்அடக்கி சிற்றலேயும் ஞானப்பிரகாசருரை அம் மூன்றில் ஒன்றினமேனும் தன்கண் அடக்கி சில்லாமையையும் உணர்த்தியு மருளினர். முன்னதல் பின்னதலுளதாகிய சொற்களின் பொருளோடிணங் காமை யுள்வழியும் உரைப்போர் தத்தங் கருத்துக் கியையக்கொண்டு யாதானுமோரியைபுபற்றி வேண்டிய வாறெல்லாம் பொருள் செய்தல் இலக்கணேயாகாது. தம்முள்ளோன்றனேயோன்று நோக்கி இருமொழியும் இலக்கணேப் பொருள்பயக்குமெனின் அஃது ஒன்றனே யொன்று பற்றுதல் என்னுங்குற்றத்துட்படும் என்க.

### எடுத்து என்னும் சொற்கு யாம் கூறியதே பொருள் எனின்

'' சிவஞானச் செயலுடையார் கையிற் ருனந் தினேயளவே செய்திடினு நிலமஃபோற் றிகழ்ந்**து** பவமாய்க் சடலிலழுந் தாதவகை யெடுத்துப் பரபோகந் துய்ப்பித்தும் பாசத்தை யறுக்கத் தவமாரும் பிறப்பொன் றிற் சாரப் பண்ணிச் சரியைகிரி யாயோகந் தன்னிலுஞ்சா ராமே நவமாகும் தத்துவஞா னத்தை நல்கி நாதனடிக் கமலங்கள் நல்குவிக்குந் தானே''

எனவரும் செய்யுட்கண் வரும் பவமாயக் கடலிலமுக்தாதவகை எடுத்து என்பது என்னேயிப் பவத்திற்சாராவகை யெடுத்து என்பதன் பொருளயே உட்கொண்டிருத்தவின் ஈண்டுறும் எடுத்து என்ற சொற்கும் முன்கூறிய உரையையே பெய்வீரோ என்று வினவுக. ஆமெனின் இவர் கொண்ட சிவாத்துவாபிவியத்திக்கு மீளப்பிறப்புண்டு என்ரும். ஆண்டுப் பொருள் பகைத்தலின் வேறுபொருள் கோடும் எனின் பாயிரச் செய்யுட் கண்ணும் பொருள் பகைத்தலின் வேறுபொருள் கோடும் எனின் பாயிரச் செய்யுட்கண்ணும் பொருள் பகைத்தலின் வேறுபொருள் கோடலே சீரிது என்று தேர்க

இருசிவத்தியானங் கொண்ட ஞானப்பிரகாசருக்குச் சிவசொருபத் தியானமும் இசைவேயாகலின் சித்தத்தே தன்னேவைத்து என்பதற்கு உள்ளத்தில் குருருப சிவத்தியானம் செய்வித்தென்னும் பொருளும் சாம்பவி தீக்கையில் திருவடித் தீக்கை அவருக்கும் ஒப்பேயாகலின் தாளிணேதலே மேற்குட்டும் என்பதற்குத் திருவடித்தீக்கையருளி என்னும் பொருளும் முரணுருவே உருவாகலின் ஈண்டும் இலக்கணே யென்று வேறு பொருளு ரைத்தல் நெறியன்றென்க. இச்செய்யுள் குருவணக்கம் கூறியதூ உமன்று. அவ்வணக்கம் பரபக்கத்தே கூறப்பட்டது. தம்பொருளே பொருள் என்று சிறுவும் ஆற்றல் பெருதிருந்தும் வேறு பொருள் கூறின் மாறுகொளக் கூறலாகும் என்ற தென்னே? ஏனேய ஆசிரியன்மார் யாவரும் வேறு பொருளே கூறியுள்ளனர். இவர் உரையைத் தழுவினுரிலர். ஆகலிற் அவர் யாவரும் மாறுகொளக் கூறினரோ?

அன்றியும் அவருரைக்கு அமை திகர்ண முற்பட்டுச் 'குத்திரத்துப் பொருளன்றியும்' என் பதைத் துணேயாகக் கோடலே ஞானப் பிரகாசருரை சித்தியார்ச் செய்யுட் பொருளன்று என்பதைக் காட்டுமே!

அவருரையை மிறுவும் வலியிலாது 'பரமடுவனுக் கோரதிகரணம், எனவும் 'பிரமரகேட நயத்தாலமைந்த சிவபாவத்தர்' எனவும் 'அதாணுல்வரது தொழில் சிவனது விபாபாரசத்தி யென்றலிழுக்காது" எனவும் 'எனவே அவரங்ஙனம் சேடிக்கப் பண்ணுதல் முதலாயின அருளிச் செய்தல் வழு வன்று' எனவும் கூறிய இன்னேரன்னவை யெல்லாம் எடுத்து என்ற சோற்கு இது பொருளன்று என்று மறுத்ததன்மேல் குற்றங்கூறி அச்சொற் கதுவே பொருள் என சிறுவுதற்குரிமையாவான் செல்லாமையின் அருந்தாந்தரமாய் ஒழியும் என்க. இங்ஙனமே 'எவ்வகைச் சொற்கு மாற்றலிரு வகைத்து' என்று ஞானப்பிரகாசர் பக்கத்தினர் எடுத்துத் தொடர்ந்துரைத்தனவும் அருத்தாந்தரமாய் முடிவனவாம்.

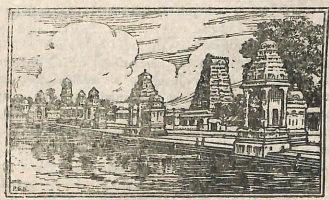
#### 6. முடிப்புரை:

இங்ஙனம் 'என் கூயிப் பவத்திற் சேராவகையெடுத்து' என்ற செய்யு ளுக்கு ஞானப்பீரகாசரிட்ட உரையிழிந்து நிற்பதாயது. எதிர்மறுப்பெழுதி ஞரும் தாங்கொண்டதை நிலேசெய்யுமாற்ற லற்றவராயினர்.

இதனுல் ஞானப்பிரகாசர் முன்பின் சொற்களேயுக் தங்கருத்திற் கேற்ப இலக்கணப் பொருள் என்று கற்பித்தெழுதுவ ரென்பது மூலம் ஒரு பக்கமும் உரை மற்ருரு பக்கமுமாகப் போலிப்பொருள் பயப்ப உரை யிடுவரென்பதும் சிவஞான முனிவர் கிலயிட்டாரென்க,

பவுட்கரத்துக்கு இஞ்ஞானப்பிரகாச முனிவரிட்ட உரையும் வழு வுடைத்தென்று தம்மறுப்பின்கண் சிவஞான முனிவர் தெளித்துள்ள மையும் ஈண்டுக் குறிப்பிடற்பாலது.





MAHAMAHAM TANK

## சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டனம்

டாக்டர் ச. கங்காதரன், மதுரை காமராசர்பல்க‰க் கழகம், மதுரை.

திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தின் செல்வமாக இலங்கும் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானசுவாமிகளின் பல்வேறு நூல்களில் சித்தாந்த மரபுகண்டன கண்டனம் ஒரு சிறந்த இடத்தைப் பெறுகிறது. கண்டன நூல் என்ருல் தற்போது மதிப்பு இல்லாமற் காணப்படுகிறது. இதற்குக் காரணம் மறுப்பு நூல் எழுதுவதல் ஈடுபட்ட சிலர் செய்திகளே மறுப்பதில் மட்டும் ஈடுபடாமல் செய்திகளேக் குறிப்பிடும் மனிதரையும் மறுப்பதில் ஈடுபடுகின் றனர். தமிழர்களின் குலதெய்வமாக விளங்கும் மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் அருளிய சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டனம் என்னும் நூலோ செய்திகளே மட்டும் காரண காரிய நியதியுடன் மறுப்பதுடன் மறுப்பு நூல் இலக்கியம் (controversial literature) ஆகவும் திகழ்வதை நாம் அறிந்து மகிழலாம்.

### கண்டன கண்டனம் என்ற நூல் சுவாமிகள் அருளியதன் காரணம் :

ஒரு முனிவர் தம் மாணவருக்குச் சைவ சித்தாந்த செய்திகளே அறிவிக்கவேண்டும். என எண்ணி சைவசித்தாந்தத்தின் இன்றியமையாக் கொள்கைகளே 60 செய்திகளாகப் பகுத்துஅறிவிக்கின்ருர். வடுதுறை ஆதீன வித்துவான் வி. சிதம்பர ராமலிங்கம் பிள்ளே அவர்கள் சித்தாந்த மரபு குழறுபடையான நூல் என்றும் திருவாவடுதுறை ஆதீன மரபைஒட்டிய நூல் அன்று என்றும் தெரிவிக்கிருர். ஆயினும் ஸ்ரீசிவஞான சுவாமிகள் சித்தாந்த மரபு கண்டனம் ( இரு. சிதம்பரநாதத் தம்பிரான் அருளியது ) என்றும் நாலுக்கு மறுப்பு ஏன் அருள்கின்ருர்? என்றும் வினு எழல் இயல்பு. இதற்கு விடையை சுவாமிகள் வாய்மொழிமூலமாகவே காணலாம். இதன் கண் ஆண்டாண்டு ஆசங்கித்தற்குரிய தகுதியுடையவாய் ஆசங்கக்கப்படுவனவும் அவற்றிற்கு உத்தரமும் பல பல உளவாகவும் அவற்றுள் ஒன்ருபினும் அறிந்து எடுத்து ஆசங்கிக்கமாட்டாது சிறு பெண் கள் சிறுசோறு அட்டுண்டு தேக்கித் தம்மிலே களிக்குமாறு போல ஆசங் கித்தற்குரியன அல்லாதவற்றை ஆசங்கித்து அங்ஙனம் குற்றம் போலச் சில கூறி, என அருளிச் செய்கிருர். ஆசங்<sup>டி</sup>த்தல்-ஐயப்பட்டுக் கேள்வி இவ்வாறு ஐயப்படுதற்கு உரியன அல்லாதவற்றை ஐயம் கொண்டு குற்றம்போலச் சிலவற்றைக் கண்டன நூலார் கூறினமையால் அவற்றின் பொருந்தாமையை அறிகித்தற்கு சைவ சித்தாந்த ஞான ஞாயிருகிய மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டனம். என்னும் நூல அருளிச் செய்கிருர்கள்.

சுவாமிகளின் இந்த கண்டன நூலால் கீழ்க்காணும் உண்மைகள் தெளிவாகின்றன.

- 1. மாயை கன்மங்கள் சிவ வியாபகத்தின் வியாப்பியம்.
- 2. சடத்துவ சாதிக்குப் அறியாமைச் சாதிக்கும் வேற்றுமை.
- 3. இருவினேயொப்பு என்பதற்குக் காரக சட்டியை விரிப்பினும் சமபுத்தி செய்வோன் அறிவின் கண் இருவினயும் ஒரு தன்மையவா யொத்தல் இருவினே ஒப்பெனப் பொருள் தருதல்.
- 4. சிவஞானமே அனுக்கிரகிப்பதன்றி ஆன்மா **அனுக்கிரகிக்க** மாட்டாது.
- 5. தூலாருக்ததி கியாயமாய்க் காணப்பட்டு கிக**மும் கிகழ்ச்சி** கொண்டு காணப்படாத பொருளத் தெரிவித்தல் சிவாகமங்களின் துணிபு.
- 6. புண்ணிய பாவங்களேக் கழித்தலும் அனுக்கிரகத் தொழிவின் அடங்குவதன்றி மற்ருரு தொழிலினும் அடங்காது.
  - 7. விட்டு நீங்கியபின் அன்றி அன்னியமாகக் காண்டல் கூடாது.
- 8. சத்தி சத்திமான்களுக்குத் தாதான்பிய சம்பந்தத்தால் வேற் நுமையுண்மை.
- 9. மென்மைவன்மைகள் நோக்கி. நிராகரணச் சுருதிக்கு ஏற்ப மதசங்கற்பத்திற் கூறியதற்கு இணங்கிவரும் சுருதிக்குப் போக்கு விடுவ தன்றி, மதசங்கற்பச் சுருதிக்கேற்பச் சித்தாந்த முடிவில் நின்று நிராகரிக்கும் நிராகரணச் சுருதிக்குப் போக்கு விடுதல் பொருந்தாது.

தாலிபுலாக நயம் ( பானேச் சோற்றுக்கு ஒருசோறு பதமரதல்போல ) பற்றிச் சில செய்திகளே மரபுகண்டன கண்டனத்தில் சுவாமிகள் விளக்கும் முறையைக் காண்போம்.

சித்தாந்த மரபில் முதல் செய்தியாக

'' ஏகன் அநேகன் இருள் கருமம் மாயை இரண்டு ஆக இவை ஆருதி யில் ''

என்னும் திருவருட் பயன் பாடஃயும், அதற்கு விளக்கமும் கொடுக்கப் படுகிறது. இப்பாடல் சைவ சித்தாந்தத்தில் உயிர்ப்பான இடத்தைப் பெறுகிறது. சிவஞானமுனிவர் சமயங்களேப் புறப்புறம், புறம், அகப்புறம் அகம் என நான்காகப் பகுக்கிருர். வேதம், சிவாகமம் இரண்டையும் ஒப்புக் கொள்ளாதவை புறப்புறம், வேதத்தை ஒப்புக் கொண்டு சைவ ஆகமத்தை ஒப்புக்கொள்ளாதவை புறம், வேத சைவா கமம் இரண்டையும் ஒப்புக்கொண்டு அதற்கு வேருக உள்ள பாசுபதம், மாவிரதம் முதலிய நூல்களேயும் ஒப்புக் கொள்ளுதல் அகப்புறம், மேற் கூறிய இருவருட்பயன் பாடலில் ஏகன் முதல் வரும் ஆறு பொருள்களும் அநாதியானவை என்று ஒப்புக் கொள்ளுவது அகச்சமயங்கள் என்றும் சிவஞான முனிவர்கூறுகிருர். புறப்புறச் சமயங்களில் மாத்துமிகம், யோகா சாரம், சௌத்திராந்திகம், வைபாடிகம் என்னும் நால்வகைப் பௌத்தத் தின் பெயர்க்காரணம் சிவஞான முனிவர் பாடியத்தில் கூறியது போலத் தெளிவாக எந்த இந்திய தத்துவ நூலிலும் (டாக்டர் இராதாகிருஷ்ணன், டாக்டர் தாஸ்குப்தா, பேராசிரியர் ஹிரியண்ணு ஆகியோர் நூல்களில்) குறிப்பிடவில்லே என்று அறிந்து மகிழலாம்.

ஆறுபொருள்களும் கீழ்க் காணுமாறு இரண்டிரண்டு தன்னியல் புகளே உடையன.

## ஏகளுகிய சிவன் :

- 1 தானே அறிதல்.
- 2, ஆன்மாவிற்கு அறிவிக்கின்ற குணம்.

## அகேகராகிய ஆன்மா ;

- 1. அறிவித்தால் அறிதல்.
- 2. பிறருக்கு அறிவிக்க மாட்டாத குணம்.

# இருள் ஆகிய ஆணவம்:

- 1. வேண்டுங்காரியத்தை மறைத்தல் (ஆவாரகம்)
- 2. வேண்டாத காரியத்தில் விருப்பத்தைக் கொடுத்தல் (அதோ ரியாமிகா சத்தி)

### கன்மம் :

- 1, ஆன் மா மலத்தைப் பொருந்தினுல் மலமாய்ப் போகிற குணம் ஒன்று.
- 2. சிவத்தைப் பொருந்தினுல் சிவமாய்ப் போகிற குணம் ஒன்று.

#### மாயை:

- 1. ஆன்மா ஆணவ மலத்தைப் பொருந்தினுல் மலமாய்ப் போகிற குணம் ஒன்று
- 2. ஆன்மா சிவத்தைப் பொருந்தினல் சிவமாய்ப் போகிற குணம் ஒன்று.

இத்திருவருட் பயன் செய்தியில் மரபு கண்டன ஆசிரியருக்கு மறுப்பாக சிவஞான முனிவர் அடிப்படையான ஒரு செய்தியைத் தருகிருர். சான்ருக புலியைப்போல அவன் பாய்வான் என்று சொல்லும்போது அவன் அஞ்சா மெஞ்ச முடையவன் என்பது இதில் உயிர்ப்பான செய்தி. புலிக்கு இருப்பதைப் போல இம் மனிதனுக்கு புலிக்கம் எங்கே என்று கேட்டல் உவமையைப் புரிந்து கொள்ளாமையே ஆகும். இதனுள் உவமத்தின் மேல் வைத்து எழுதிய குற்றங்கள் எல்லாம் ஆகிரம்பூப் பொன்னே டொக்குமென்றவழி அதுபோல அடித்து நீட்ட வருமோவென் ருசங்கிப்பார் கூற்ரேடும் பொருண்மேல் வைத்தெழுதிய

குற்றமெல்லாம் நானமென்பது மணங்கமழ்கின்ற பொருள் என்ற வழி அது நாவில் உண்பது வோ வென்ருசுங்கிப்பார் கூற்ரெடுமொப்ப வெறும் போலி யேயாம் என்பதால் சிவஞான முனிவர் கூற்ருல் உவமையின் தன்மையை உணரலாம்.

மேலும் இதே செய்தியை விளக்கும் போது மாயை மாமாயை என்று தொடங்கும் சிவப்பிரகாசப் (70) பாடல் எடுத்துக் காட்டி ஆன்ம சிற்சத்தியைப் பாசம் மறைக்குமளவும் அசுத்தமாயை மாயேயமலம் கன்மம் ஆகிய இவை மலமாகவே இருக்கும் எனவும் பாசரீக்கம் வந்த விடத்து உயிர் அறிவில் திருவருள் விளங்குங்கால் மாயை கன்மங்களும் அருளே யாம் என்று விளக்கமும் முனிவர் கூறுகின்ருர்,

மேலும் மாயை கன்மங்கள் மலம்போல அறியாமைப் பொருள் என்று கூறுவோர்க்கு, "இரண்டும் சோதியிரு வை வேரும்" எனவும், (சித்தி II 84) 'இகலிவரும் இவையுணரின் இருள் வெளியாக் தன்மை" (சிவப்பிரகாசம் II. 19) எனவும், இருள் இரிசுடர்—முரண்டற ரின்ற முழுமலமாயை" வரும் சுருதிகளால் மாயை, கன்மங்கள் மலத்துக்கு வேருக இருக்கும் தன்மையைக் காட்டி, சடமெல்லாம் அறியாமைப் பொருள் என்றல் பொருக்தாது என்று அருள்கினருர் முனிவர், சடத்துவ சாதிக்கும் அறியாமைச் சாதிக்கும் வேற்றுமையுண்டு என்பதை காம் புரிக்து கொள்ள வேண்டும் என்று அவர் கரு²ணயால் அருள்கின்ருர்.

பொதுவாக இந்திய தத்துவத்தில் சுருதி, யுக்தி, அனுபவம் என்ற மூன்றும் உண்மையை யுணரப்பயன் படும் என்பர். சுருதி என்பதை உரை என்றும், யுக்தி என்பதைக் கருதல் என்றும். அனுபவம் என்பதை ' சிவாநுபவம் சுவாநுபூதீகமாம்' என்று கூறுவது போன்ற அழுந்திக் காணும் காட்சியளவை என்றும் கூறலாம்

சங்கரர், இராமநுஜர் சுருதிக்கும் யுக்திக்கும் உள்ள உறவு பற்றி நோக்குவது சிவஞான முனிவர் கூறும் உரையின் வன்மை, மென்மை பற்றி விளங்கிக் கொள்ள இயலும். சங்கரர் வேத வாக்கியங்களே மகாவாக் கியங்கள். புற வாக்கியங்கள் என்று இரு பிரிவாகப் பிரித்து மகா வாக்கி யங்களுக்கேற்ப பிறவாக்கியங்களேப் பொருள்கொள்ள வேண்டும் என்பர். இவ் வா று மகா வாக்கியங்களுக்கு முக்கியம் கொடுக்க இரர்ம நுஜர் மாட்டார். மேலும் காட்சியளவைக்கும் உரையளவைக்கும் வேறுபாடு உண்டா என்னும் கேள்விக்குக் காட்சியினை அறிவதற்கு மேற்பட்ட உண்மையைத் தெரிவிப்பது உரை. ஆகவே காட்சியளவைக்கும் அப்பால் சென்று உரையளவை புதியதாகச் சில உண்மைக**ோ**த் தெரிவிக்கும் என்பார் சங்கரர். இராமா நுஜர் உரை யளவைக்கும் காட்சி யளவைக்கும் வேறுபாடு இல்லே என்று கூறுவர். மறுக்கப்படாமைதான் உண்மைக்கு இலக்கணம். கனவுநனவால் மறுக்கப்படுகிறது. நனவு வேகுஉண்மைகளால் மறுக்கப்படுகிறது. வேத உண்மைகள் எதலுைம் மறுக்கப்படாதன. அகவே அதுமட்டுமே உண்மை எனச் சங்கரர் கூற, இராமாநுஜர் இவற்றை மறுப்பர்.

இத்தகைய சுருதிபற்றிய பின்னணி கொண்டு முனிவர்பிரான் சுருதியின் வன்மை மென்மை பற்றிக் கூறுவதை விளங்கிக் கொள்ளலாம். சைவமதத்திற் கூறியது சைவ மத ரிராகரணத்திற் கூறியது என்னும் இவற்றை நாம் தனியாகக் கருத வேண்டும். மதரிராகரணம் சித்தாந்தப் பார்வை கொண்டு எழுதப்பட்டது. ஆகவே வன்மை மென்மைகளேப் பற்றிக் கருதும்போது ரிராகரணச் சுருதிக் கேற்ப மத சங்கற்பத்திற் கூறியதற் கிணங்கி போக்கு விடுவதன்றி மத சங்கற்பச் சுருதிக் கேற்பச் சித்தாந்த முடிவில் நின்று நிராகரிக்கும் நிராகரணச் சுருதிக்குப் போக்கு விடுதல் பொருந்தாது என்கின்றுர்.

இருவின் ஒப்பு என்பதற்குரிய விளக்கத்தை முனிவர் பிரான் மொழிகின்ருர். இருவின் யொப்பு என்பதற்குக் காரக சட்டியை விரிப் பினும் சமபுத்த செய்வோன் அறிவின் கண் இருவின்யும் ஒரு தன்மையா யொத்தல் இருவின் யொப்பெனப் பொருள் தருதல் என மரபு கண்டன கண்டனத்தில் கூறுகிருர். இதே பொருள்பற்றி சிவஞான மாபாடி யத்தில் விளக்கமாகக் கீழ்க் காணுமாறு கூறுவர்.

"ஒன்றில் விருப்பும் ஒன்றில் வெறுப்பு மாதல் இன்றிப் புண்ணிய பாவம் இரண்டினும், அவற்றின் பயன்களினும் ஒப்ப உவர்ப்பு நிகழ்ந்து விடுவோனது அறிவின் கண் அவ்விரு விணயும் அவ்வாறு ஒப்ப நிகழ்தலே ஈண்டு இருவின் யொப்பு என்பதற்குப் பொருள்" என்பர்.

செய்திகளில் ютц 27 28, 29, 30. ஆகிய சித்தாந்த எண்ணிறந்த கோடி புவனங்களில் இருக்கிற எண்ணிறந்த கோடி ஆன்மாக்களுக்கு அறிவும் தொழிலும் கொடுக்கிறதனுலே வியாபகம் என்று கூறி இவ்வாறே ஆணவமலம் மாயை கன்மம் ஆகிய மரபு கண்டனத்தில் இவையும் வியாபகம் எனப்படுகிறது. புவனங்களும் ஒடுங்கிப் போகையில் ஆன்மா எங்கே தங்கும் என்று கண்டன ஆசிரியர் கேட்கிருர். சகல புவனங்களும் ஒடுங்கி எங்கே போம்? என்ற கேள் வி சற்காரிய வாதத்தை அறியாமையால்வரும் கேள்வி என்று சிவஞான முனிவர் கூறுகிருர். சற்காரிய வாதப்படி சகல புவனங்களும் ஒடுங்கி எங்கேயும் போவதில்ஃ. புவனங்களின் கிஃதான் மாறுமேயொழிய புவனங்கள் இல்லாமல் போவதில் (When a candle is burnt nothing is lost) மெழுகு வர்த்தி எரிந்து அழியும் போது எதுவும் வீணவதில்?ல என்னும் விஞ்ஞான அடிப்படைமேல் சத்காரிய வாதம் அமைகிறது, இவ்வுண்மையை முனிவர்பிரான் தெளிவாக விளக்குகிருர்.

# சித்தாந்த மரபு :

54 ஞானவான்களுக்குத் தேகம் விழுதலாவது தத்துவ சுத்திப்படுதல். மரபு கண்டனம் :

ஞானிகளுக்குத் தேகமில்லே பென்றது தத்துவ சுத்திப் படுதல் என்ருர். தத்துவத்தை அன்னிய மாகக் காண்ப தொழிய விட்டு நீங்குகிறது எப்படி? வகை சொல்ல வேண்டும்.

#### கண்டன கண்டனம் :

தத்துவத்தை அன்னியமாகக் காண்பதொழிய விட்டு நீங்குவது எப்படி யென்றீர்? விட்டு நீங்கிய பின் அன்றி அன்னியமாகக் காண்டல் கூடாது என்பது அனுபவமுடையோருக்குத் தெரியும்.

பேய் பிடியுண்டவன் ஒருவன் பேய் தனக்கு அன்னியம் என்பதை பேயால் பாதிக்கப்படும் ரிஃவரை உணராமல், பேய் நீங்கிய பின்னரே அறிகின்ருன். அதுபோலத் தத்துவத்தை விட்டு நீங்கியபின்தான் அவற்றை அன்னியமாகக் காண இயலும் என உதாரணத்தின் மூலம் விளக்குவர் முனிவர். வியாபகப் பொருள் ஒன்றிற் கூடுமாறும் நீங்குமாறும் ஏகதேசப் போருள் ஒன்றில் கூடுவதும் நீங்குவதும் போலல்ல என மேலும் விளக்குவர். ஈண்டு '' அறிதோறும் அறியாமை கண்டற்றுல்'' என்னும் திருக்குறளின் பொருளேயும் ஒப்பிட்டு ஆராயலாம்,

ஞானவானுக்குப் பிராரத்த கன்மம் இல்ல என்று வருகிற 48வது செய்தியில் கண்டன ஆசிரியருக்கு மறுப்பாக முனிவர் பீன்வருமாறு விளக்குவர். "அன்றே என்றன் ஆகியும் உடலும் உடைமை எல்லாமும் குன்றேயீனயாய் என யாட்கொண்ட போதே கொண்டிலேயோ" என்பது முதல் பல சுருதிவாக்கியங்களேக் கொண்டு விளக்குவர். " உடல் பொருள் ஆவி மூன்றும் ஞான தீக்கையின் முதல்வனுக்கௌப் பூ நீரோடுக் தானஞ் செய்தளித்தலான் முன் செயற்கை யாற் றன்னுடைமையாய் சின்ற இம் மூன்றும் தானஞ் செய்த பீன்னர்த் தனக்கின்றிச் சிவனுக்கு டைமை யாய வாறு பெற்ரும். பெறவே, ஆண்டுப் பொருள் என்றது உடம்பு போல் ஒற்றுமை யுடைத்தாய் தன்னுல் நுகரக் கிடக்த உடல்கினயே யன்றி முன்பே தன்னுல் துறக்கப்பட்டொழிக்த புறப்பொருள் அன்று என்பது தானே போதருதலானும்" என்று சுண்டு பொருள் என்பதற்கு உரிய விளக்கம் செப்புவர் முனிவர் பீரான்.

நாம் கொள்கையை எவ்வாறு ரிச்சயம் செய்ய வேண்டும் என்ப தற்கு உள்ளுணர்வை முக்கியமாகக் காட்டுகிருர் முனிவர். இது தகும், இது தகாது. தக்கவற்றிற்கெல்லாம் சுருதியுமிருக்கும். அஃ தெங்குளதோ நமக்குத் தெரியவில்லே என்றுணரும் நடுவு ரிலமை வேண்டும் என்று தெரிவிக்கிருர். இவ்வாறில்லாமல் தான் அறிந்த சுருதி மாத்திரம் கொண்டு உண்மை யெனக் கொள்ளுதல், தான் அறிந்தவாறு சுருதியில்ல யெனில் அதை உண்மையல்ல என்று பழிப்பது பொருந்தாது. இது தகும், இது தகாது என்று பிரித்தறிந்து தகுந்தவற்றுக்கெல்லாம் சுருதியிருக்கும். அந்தச் சுருதியைத் தக்க தேடுகர் மூலம் அறியவேண்டும் என்னும் பணிவை வற்புறுத்துகிருர் முனிவர். இவ் வாறு பல விளக்கங்களேப் பெறுவதற்குத் துணேயாக அமைந்தது சிவ ஞான சுவாமிகளின் ''சித்தாந்த மரபு கண்டன கண்டனம்'' என்னும் நூல் என்ருல் அது பொருளுடைய கூற்றே யாகும் என்பதைக் கற்ருர் உணர்வர்.



# சிவஞான முனிவரரின் சிவஞான சித்தியார் பொழிப்புரை

பேராசிரியர், டாக்டர், சு. சுவர்ணகாவீச்சுரன், டி. லிட்... திருவையாறு -

E 0 3

சிவஞான சித்தியாரின் பொழிப்புரையில் ஈம் முனிவர் பெருந்த கையின் நுண்ணறிவின் திறம் முழுவதையும் விளக்க குறித்த காலமும் போதா, அடியேனுலும் முழுமையாகக் காண இயலாது. ''கடல் கண்டேன்'' என்ருற் போலத்தான் இப்பணி அமையும்.

சுவாடிகள் தம் பொழிப்புரையில் சீகண்டபாடியத்தை எவ்வெவ் வாறு எவ்வெவ்விடங்களில் காட்டியுள்ளார்கள் என்றும் ஆய்வு நிகழ்த் தலாம், சுவாமிகள் தம் பொழிப்புரையில் ''சுவேதாசுவதரம்'' 'தைத்திரியம்' பீர்மானந்தவல்லி '' முதலிய நூல்களே எடுத்துக்காட்டும் திறத்தினயும் ஆய்வு நிகழ்த்தலாம். மற்றும் '' சோமசம்பு பத்ததி'' 'வருண பத்ததி'' ''வாதுளாகமம்'' முதலியவற்றில் நுட்பமான இடங்களே எடுத்துக்காட்டும் பேரறிவையும் ஆய்வு நிகழ்த்தலாம். மேலும் நம் சிவஞான மாதவர் ''ஞானுமிர்தம் மற்றும் பதின்மூன்று சாத்திரங்களிலிருந்தும் இச் சாத்திரத் திற்குப் பொழிப்புரை எடுத்துக்காட்டும் திறங்களேயும் ஆய்வு நிகழ்த்தலாம். தொல்காப்பிய முதலிய இலக்கண நூல்களே எடுத்தாளும் '' திறங்களேயோ, பன்னிரு திருமுறைகளோடுத்தாளும் திறங்களேயோ திருக்குறள் திரிகடுகம் முதலிய நூல்களே எடுத்தாளும் திறங்களேயோ ஆய்வு நிகழ்த்தலாம்.

அளவையியலில் முனிவர் பெருமான் மிகச் சிறப்பாக அதிநுட்ப மாகக் காட்டும் தோல்வித்தானங்கள், கியாயங்கள் இவற்றைக் குறித்தும் பேராய்வு கிகழ்த்தலாம்.

- 1. இன்று அடியேன் இவ்வாய்வரங்கத்தில் '' சிவஞான சித்தியாரின் பெருமை ''
- 2. சிவஞான முனிவரின் பொழிப்புரை கொண்டு சிவஞானசித்தி யாரில் கூறப்படும் பொருட் சுருக்கம்.

- 3. சித்தியாரின் உரையாசிரியர்கள்
- 4. முனிவர் பெருந்தகையின் அறிவு நுட்பம் ஆகிய நான்கு செய்திகளே மட்டும் காண்போம்.

# சிவஞானசித்தியாரின் பெருமை :

் தண்டமிழின் மேலாந்தரம் '' என உமாபதி சிவாச்சாரியார் எடுத்துக் காட்டும் ஆறு நூல்களுள் ஒன்ருகக் காணப் பெறுவது '' சிவஞான சித்தியா'' ரென்னும் சிறந்த நூலாகும். ஆர் எனும் சிறப்புப் பெறும் நூல்கள் சிலவே, அவற்றுள் நாம் எடுத்துக் கொண்ட சிவஞானசித்தியார் சிறப்பு மிக்கதாகும்.

பதி பசு பாசமாகிய முப்பொருளுண்மைகளே உணர்த்துவன சிவாக மங்களாகும்.

அவற்றின் முடிந்த முடிபுகள் மெய்கண்டார் ''சிவஞான போதத் தின் ' வழி அருணந்தி சிவாச்சாரியார் நமக்கு உரைக்கும் நூல் சிவஞான சித்தியாகும்.

இந்நூலின் பெருமையை

''பாதி விருத்தத்தால் இப்பார் விருத்தமாக உண்மை சாதித்தார் பொன்னடியைச் சாரும் நாள் எந்நாளோ '' எனத் தாயுமாணுர் பாராட்டுவார்.

'' சிவத்திற்கு மேல் தெய்வ மில்ஃல சிவஞான சித்திக்கு மேல் நூல் இல்ஃல் ''

என்பது சாற்றித் திரியும் பழமொழியாகும்.

மெய்கண்டார் அருளிச் செய்த சிவஞான போதத்திற்குச் செய்யுள் வடிவான உரை சிவஞான சித்தியார் எனலாம்.

சிவஞான போதத்திற்கு விளக்கம் சொல்ல வந்த கடவுள் மாமுனிவர் "ரின்ற சிவம் ஒன்று அதஃனத் தேர்தல் ஞானம் ரிகழ்போதம் தேர்ந்த தீனத் தெளிதல்". எனவிளக்கம் கூறுவார்கள். ஒன்ருயுள்ள சிவத்தைத் தேர்ந்து தெளிதற்கு கருவியர்யுள்ளது சிவஞான போதம்,

அத்தெளிவின் பயயைுள்ள சித்தியை இந்நூல் அளிக்கும். என அருளிச் செய்வார்.

# ச<mark>ிவஞான</mark>சித்தியில் சொல்லப்பெறுவன : (பரபக்கம்)

பரபக்கம் 301 திருவிருத்தங்களும் சுபக்கம் 328 திருவிருத்தங் களுமாக அமைந்த நில நோக்கத்தக்கதாகும் உலகச் சமயங்களின் கொள்கைகளே இருபத்தைந்தாக அடக்கலாம்.

- (1) அகச்சமயங்கள் 6
- (2) அகப்புறச்சமயங்கள் 6
- (3) புறச்சமயங்கள் 6
- (4) புறப்புறச்சமயங்கள் 6
- (5) சித்தாந்த சைவம் 1.

மற்றைச் சமயத்தா ரெல்லாம் தத் துவங்களேயே காட்சி எல் லயாகக் கொண்டு அவற்றிற்கு மேல் எதுவுமில்லே என அமைந்துவிட சித்தாந்த சைவம் மட்டும் முப்பத்தாறு தத்துவங்களேயும் கேழ் பொருளாகக் காட்டி மெய்ப்பொருளாகிய சிவத்தோடு உயிரைச் சேர்க்க வல்ல பெருமையுடைய தாகத் திகழ்கின்றது.

பிற சமயத்தாரும் கூறும் பிருதிவிலிருந்து தொடங்கும் தத்துவங்கள் சித்தாந்தசைவத்திற்கு உடன்பாடுடையனவே. எனினும் அவை எள் அவ்வந் நிலேகளுக்கேற்ப தொடர்புண்மையே யன்றி நிலேயான இறுதி யுண்மைகள் ஆகா! அப்பிறசமயங்களும் சைவ சமயத்தின்படிகளே யென்று பெரி யேர்ர்கள் கூறினர்கள். அதனைவே பரபக்கத்தில் பிறசமயங்களின் கொள்கைகளே எடுத்துக்கூறி அவற்றின் பொருந்தாமையாகிய மறுதூலையயும் எடுத்து உணர்த்துகின்றது சிவதான சித்தியார்.

பரபக்கத்தில் ஆராய்ச்சிக்கு எடுத் நக்கொண்ட மதங்கள் பதினைய. அவைமுறையே உலகாயதம், சௌத்திராந்திகம், யோகாசாரம் மாத்திய மிகம், வைபாடிகம், நிகண்டவாதம் ஆசீவகம் ''பட்டாசரியம்'' ''பிரபா கரம்'' சத்தப்பிரமவாதம் ''மாயாவாதம்'' ''பாற்கரியம் '' ''நிரீச்சுரசாங்கியம், '' பாஞ்சராத்திரம் '' என்பனவாம்.

சிவஞான மாமுனிவர் பெருந்தகை பொழிப்புரை தந்தருளும் விளக் கங்களேப் பின்னும் காண்போம்

வேத, சிவாகமத்தைப் பிரமாணமாகக் கொள்ளாதவை

— புறப்புறச்சமயம்.

வேதத்தையுட்பட்டு இவாகமத்தைப் பிரமாண மாகக் கொள்ளாதவை

— புறச்சமயம்.

வேதசிவாகமங்களே உடன்பட்டு அவற்ரேடும் அவற்றிற்கு மாறுபட்டுள்ள பசு நூல்களேப் பிரமாணமாகக் கொள்பவை

- அகப்புறச்சமயம்.

வேத சிவாகமங்களேயே பிரமாணமாகக்கொண்டு
முத்தி நிலேகளில் மாறுபடுபவை — அகச்சமயம்.

இந்த முறையில் பரபக்கம் புறப்புறம், புறச்சமயக் கொள்கைகளே ஆராய்ந்து அவற்றின் பொருந்தாமையை உணர்த்துகின்றது.

## சிவஞான சித்தியில் சொல்லப் பெறுவன : (சுபக்கம்)

சுபக்கத்தில் சித்தாந்த சைவ உண்மைகளே விளக்கும் வகையில் அகப்புறமும் அகமுமாகிய சமயங்களின் கொள்கைகளே எடுத்துக்காட்டி அவற்றின் பொருந்தாமையைத் தெளிவு படுத்தலாயிற்று.

பொருளே கிச்சயித்துக் கொள்வதற்கு இன்றியமையாது வேண்டப் படுவதாகிய "அளவை இலக்கணத்தை" இருபதுபாடல்களில் ஆசிரியர் அமைத்துத்தந்திருப்பது வேறு எந்த ஆசிரியரிடத்தும் இல்லாதது, முடியாததுமான ஒரு செயலுமாகும்.

சுபக்கத்தை முதல்நூலுக்கேற்ப பன்னிரண்டு பிரிவுகளாகப் பகுத்துக்கொண்டு பின்வருமாறு அமைக்கின்ருர்கள்,

- 1. 2. 3, பிரிவுகள் புதி பசு பாச உண்மை.
- 4. 5, 6, பிரிவுகள் பசு பாச புதி இலக்கணம்.
- 7. 8. 9. பிரிவுகள் உயிர் இறையடி பெறு**ம் முறைமை** அதற்கு வழியாகிய தீக்கை முறைகள்.
- 10. 11, 12. பிரிவுகள் பாச நீக்கம், சிவப்பேறு, சீவன் முத்தர் இயல்பு ஆகியவற்றை விளக் குதல்.

தோற்றம் கிஃயொடுக்கத்தையுடைய உலகம் அங்கிஃகளே அடையாத இறைவணுலேயே இயங்குகின்றதென்பதாம். அவ்விறைவன் சங்கார காரணணுகிய சிவபெருமானே என்பதும், இந்நூலில் முதற் சூத்திரத்தில் விளக்கப்பட்டுள்ளது. முதல்வன் உலகுயிர்களுடன் கலப்பால் ஒன்ருயும் பொருளால் வேருயும் செலுத்தும் தன்மையால் உடனையும் இருக்கிருன் என்பதையும் உயிர்கள் கன்மத்துக் கேற்ப தனுகரணுக்களேக் கொடுத்து அவற்றிற் கலந்து பிரிவின்றி அவன் இருப்பான் என்பதையும் இரண்டாம் சூத்திரம் அறிவிக்கின்றது.

உயிர் உடம்பிற்கு வேருய் உடஃப் பொருந்தி இருந்து புண்ணிய பாவங்களேச் செய்து அவற்றின் பயணே நுகர்ந்து ஐந்து அவத்கைளேயும் அடைதலே மூன்ருஞ் சூத்திரத்திரம் சொல்லுகின்றது

அந்தக்கரணங்கள் நான்கினேயும் அறிந்து அவற்றைச் செலுத்துதலும் தடுத்தலும் செய்கின்ற உயிர் அவற்றின் வேருயது என்பதை விளக்குவது நர்ன்காம் சூத்திரம்

பொறிபுலன்கள் உயிரினது உதவியாக விடயங்களே அறியினும் உயிரை அறியாதவாறுபோல உயிர் முதல்வனது உதவியால் விடயங்களே அறியினும் அவின அறியரது அவ்விறவைனே எல்லாவற்றையும் அறிந்து உயிர்களுக்கு அறிவிப்பான் என்பது ஐந்தாஞ் சூத்திரம். சுட்டியறியப் படுவனவெல்லாம் சடமாய் அழிவெய்துவன ஆத**ி** ணுலும் எல்லாவற்ருலும் அறியப் பெருதன இப்பொருளே யாதலானும், இவ்விறைவன் இவ்விரண்டு மின்றிச் சித்துசத்தாயிருப்பானென்பதனே ஆருஞ் குத்திரம் அறிவிக்கும்

சத்தாகிய சிவமும் அசத்தாகிய பாசமுமன்றி சதசத்தாக ரிற்பது உயிரென்பத‰ ஏழாஞ் சூத்திரத்தாலறியலாம்.

பொறிபுலன்களின் வசப்பட்டுத் தன்னேயும் தனது தலேவனேயும் அறியாது மயங்கி நிற்கும் உயிருக்கு இறைவன் குருவாய்வந்து உபதேசித்து ஞானம் உதிக்கச் செய்வான் என்பது எட்டாம் குத்திரத்தாலறியலாம்.

பிரபஞ்சங்களின் வாயிலாக நிகழும் பாசஅறிவும் தன் முஃனப்பால் எழும்பத அறிவும் நீங்கப் பதிஞானம்கைவரப் பெற்றவருக்கே இறையருள் கூடும் என்பதை ஒன்பதாம் சூத்திரத்தாலறியலாம்.

இவஞானிக்கு கன்ம நுகர்ச்சி இல்ஃயாதலின் விணே இல்ஃயாக அதனுல் மற்றைப் பாசங்களும் ஒழிவதைப் பத்தாஞ்சூத்திரத்தாலறியலாம்.

சீவன் முத்தருக்கு உடம்பழிய பரமுத்தி யாமாற்றை பதினேராஞ் சூத்திரத்தாலறியலாம்.

சிவஞானியர் வாசமைலம் தாக்கா திருத்தற் பொருட்டு சாதிக்கற் பாலனவற்றைப் பன்னிரண்டாஞ் சூத்திரம்விளக்குவதை அறியலாம்.

இவ்வாறு சிவஞானசித்தியாரில் கூறப்படுகின்ற கருத்துக்களே யெல்லாம் சிவஞான முனிவர் பெருந்தகையின் பொழிப்புரையின் துணே கொண்டு அறிந்து மகிழ்ந்தோம்.

ஸ்ரீமாதவச் சிவஞான முனிவர் பெருந்தகையின் பொழிப்புரை துறைசையாதீனம் பதிஞராவது பட்டம் ஸ்ரீ சப்பிரமணியதேசிக குருமூர்த்தி களின் பதவுரைக்கு ஆதாரமாகிய பெருமையுடையது. மற்றும் மறைஞான தேசிகர் சிவாக்கிரயோகியர், ரிரம்பவழகிய தேசிகர் ஞானப்பிரகாசர் டெய்த உரைகள் இருப்பினும் நம் சிவஞானமாமுனிவர் இலக்கண தருக்க வரம் போடு உரை செய்ததிறம் வியக்கற் பாலது.

நம்முனிவர் பெருந்தகை ஒரு நூலுக்கு சில நெறி முறைகளேக் கொண்டே உரைவகுக்க வேண்டும் எனக் கூறுவார்கள்.

- 1. தான் எடுத்துக் கொண்ட நூல் எக்கருத்தினக் கொண்டு கொடந்குகிறது என்பதனே அறிவது உபக்கிரமமாம்.
- 2. தான் எடுத்துக்கொண்ட நூல் எக்கருத்திணக் கொண்டு முடி கிறது என்பதனே அறிவது உபசங்காரமாம்.

- 3. தான் எடுத்துக்கொண்ட நூலில் எக்கருத்துக்கள் மிகப்பயின்று வருகின்றன என்பத°ன அறிதஸ் அப்பியாசம் எனப்படும்.
- 4. தான் எடுத்துக் கொண்ட நூலில் பிறநூல்களில் கூறப் பெருத சிறந்த பொருள்களேக் கருவியாகக்கொண்டு உரைகாணுதல் அபூர்வதை எனப்படும்.
  - 5. தான் எடுத்துக்கொண்ட நூலில் புஃனந்துரை வகையால் சிறந்த பொருளே உணர்த்துவதைக் கொண்டு உரைகாணுதல் அருத்த வாதம் எனப்படும்
  - 6. தான் எடுத்துக் கொண்ட நூலில் அறிவிற்குப் பொருந்து மாற்றை எடுத்துக் கூறுதல் உபபத்தி எனப்படும்.

இக்கருவிகளேக் கொண்டே உரை வகுக்க வேண்டுமே தவிர ''வல்லான் வகுத்ததே வாய்க்கால்'' என்பது போல தன்மனம் போனவாறு உரைகாணக் கூடாது.

உலகத்தையெல்லாம் தோற்றுவிப்பதற்கு ரிமித்தகாரண**ு**கிய கடவுள் ஒருவர் இருத்தல் வேண்டும் என்பத‰ வலியுறுத்தும்

'புத்தி மற்காரியத்தால்—வேண்டும்'' (சூ 1, அ. 2 17வது பாடல்) என்னும் சித்தியார் பாடலுக்கு உலகாயதம் புத்தம் சாங்கியம் என்னும் மதக்கருத்துக்கும் ஒத்தவாறும் உரைகாணும் திறத்தினே சிவசமலாத உரை மறுப்பில் காண்கின்ரேம்.

நம் முனிவர் பிரான் தம் கொள்கைப் படியே பொழிப்புரையை சிறந்த முறையில் தந்திருக்கிருர். பிறர் அறியவொண்ண நுட்பங்களே விளக் குவதிலும் சொற் பல்காதவாறு பொழிப்புக் திரட்டுவதிலும் நம் முனிவர் பிரானுக்கு இணயாவார் யாருமில்லே எனக் கூறலாம்.

மங்கல வாழ்த்துச் செய்யுளில் ''அறுவகைச் சமயத்தோர்க்கும்'' என்ற அடியில் சமயத்தோர்க்கும் என்பதனே ''சமயத்து ஒர்க்கும் எனப் பிரித்து ஆராந்து அறியும் எனப் பொருள் கொண்டு அடியேன் முன்பு கூறிய அறுசமய விளக்கம் பன்னிரண்டு சூத்திரப் பொருள் குறிப்பால் உணர்த்தப்படுவதை விளக்கிய முனி வர்பிரான் நுண்ணறிவு யாவரும் வியக் கத்தக்கதாகும்,

் மறையினுல் மர்லால்' என்ற அவையடக்கச் செய்யுளின் நுட்பம் கூறுமிடத்து அயன் என்பது பதினெண் புராணத்தையும் மாலென்றது இதிகாசத்தையும், மனம் என்றது மிருநி நூலியும் எனக்கொண்டு வேதத் தாலும் அதற்கு அங்கங்களான புராணம். மிருதி, மிமாஞ்சை தருக்கங்க ளாலும் கூரெணுத பாதம் என்று உரைவகுக்கும் திறமும் வியக்கத்தக்க தாகும். ஒருகோட்டன் இருசெவியன் என்றும் காப்புச் செய்யுளில் மும் மதத்தன் என்பதற்கு யானத்தல் மட்டும் உடைய விகாயகருக்கு மும்மதம் எவ்வாறு பொருக்கும் எனக்கு எழுப்பி பஞ்சாக்கரத்தின் பேதமாகிய எட்டை முத்து ஆருழுத்து கான்கெழுக்கு முதலியவற்றையும் பஞ்சாக்கரமென வழங்கப்படுமாறு போல மும்மதத்தின் வகையாகிய இருமதங்களும் மும் மதமென வழங்கப் படுமாகலின் அது பற்றி ஆசங்கை என்னே எனமொழி வாருமுண்டு என எடுத்துக் காட்டும் திறம் எண்ணி எண்ணி மகிழத்தக்கது.

இது காறம் சிவஞான முனிவர் பெருந்தகையின் பொழிப்புரை துணே கொண்டு சித்தியாரில் கூறப்படும் கருத்துக்களேத் தொகுத்தும். சித்தியார் உரையாசிரியர்கள் குறித்தும், அவ்வுரைகளுள் நம்முனிவர் பிரானின் பொழிப்புரையில் காணப்பெறும் சிலநுட்பங்களேயும் நம் குரு மகா சந்ரிதானத்தின் அருளாணேயின் வண்ணம் சிந்திக்கலானேன். அவர்கள் சேவடித்துணேயால் சித்தியார் பொழிப்புரை, அறிந்து உணர்ந்து பேரின்ப வாழ்வு நாமனேவரும் எய்துவோமாக,







நீ மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் அருளிச்செய்த மொழிபெயர்ப்பு நூல்களின் ஆய்வுக் கட்டுரைகள்



ஆரியநூ லிற்கண்ட அன்னம்பட் டியமுடன் சாரிதமாய் வளர்தருக்க சங்கிரக மொழிபெயர்த்துப் யாரிலுப காரமதாப் பரிந்தளித்த பலக2லதேர் சீரியனுத் தென்துறைசைச் சிவஞான தேசிகனே. makan berangan di madah dalam kelangan berangan di melangan berangan di melangan berangan berangan berangan be

The Following of the Follow Co. of the first things being a

# தருக்க சங்கிரகம்

# வித்துவான், வி. சா. கு நசாபி தேசிகர், எம். ஏ.,

( முதல்வர், தருமையாதீனப் பல்கணக்கல்லூரி. தருமபுரம். )



வேத வழி வந்த வைதீக நூற் கொள்கைகள் மீமாஞ்சை ரியாயம், வைசேடிகம், சாங்கியம், யோகம், வேதாந்தம் என ஆறு வகைப்படும். இவற்றை ஷட்தரிசனம் எனக் கூறுவர் அறிஞர். தரிசனம் என்பதற்குக் காட்சி என்பது பொருள்.

இறை, உயிர், தனே ஆகியவற்றை ஆராய்க்கு காணும் அறிவுக் காட்சியை இச்சொல் குறிக்கும். இவற்றுள் மீமாஞ்சை சைமினி முனிவ ராலும், கியாயம் கௌதம முனிவராலும், வைசேடிகம் கணுத முனிவராலும், வைசேடிகம் கணுத முனிவராலும், சோங்கியம் கபில முனிவராலும், யோகம் பதஞ்சலிமுனிவராலும் வேதாக்கும் கியாச முனிவராலும் செய்யப்பட்ட மூல நூல்களே அடிப்படையாகக் கொண்டவையாகும்.

இவற்றுள் ரியாயம், வைசேடிகம், இரண்டும் தருக்கத்தை அடிப் படையாகக் கொண்ட மதங்கள். ரியாய வைசேடிக மதக்கொள்கைகள் பெரும்பாலும் தம்முள் ஒற்றுமை உடையன. ஆதலின் தர்க்கமதம் என்ற பெயரால் இவ்விருமதங்களேயும் தறிப்பர் பெரியோர்.

இவ்விருமத நூல்களில் கியாய சாத்திரம் பொருள்கீளப் பதினுறு வகையாகவும் வைசேடிகம் ஒரு வகையாகவும் ப**தத்துக் கூறு**ம்.

கியாய நூலில் கூறப்படும் பொருட்பாகுபாடுகளாவன: –பிரமாணம், பிரமேயம், ஐயம், பிரயோசனம், திருட்டாக்தம், சித்தாக்தம், அவயவம், தர்க்கம், கிர்ணயம், வாதம், ஐல்பம். விதண்டை ஒத்து வா பாசம் சலம், சாதி. கிக்கரத்தானம் ஆகியனவாம்.

வைசேடி கநூலிற்கூறப்படும் பொருட்பாகு பாடு களா வன: – திரவியம், குணம், தொழில், சாதி, விசேடம் சமவாயம். இன்மை என்ப எவாம்.

ரியாய வைசேடிக மூலநூல்களுக்குக் காலப் போக்கில் பல வழி நூல்களும் விரிவுரைகளும் தோன்றின. இவற்றை நன்குணர்ந்த பெரும் புலவராகிய அன்னம் பட்டர் என்பார். இரு நூற்றிருபத்தைக்து ஆண்டு களுக்குமுன் தருக்க சங்கிரகம் (சங்கிரகம்-சுருக்கம்) எனப் பெயரிய ஒரு நூலும், அதற்குத் தருக்க சங்கிரகதிபிகை (திபிகை-விளக்கம்) எனப் பெயரிய உரை விளக்க நூலும் இயற்றினர். தர்க்க நூல அறிக்து கொள்ளப் புகுவோர் மிகச் சுருக்கமாக இருத்தலின் இவற்றை முதலில் கற்று அதன் பின்னரே மூலநூல்களேக் கற்பதை வழக்கமாகக் கொண்டனர். இவை வடமொழியிலமைக்குவை.

அன்னம்பட்டர் எழுதிய தருக்க சங்கிரக நூலுக்குப் பிற்காலத்தில் பல விரிவுரைநூல்கள் தோன்றின. அவற்றுள் தருக்க சங்கிரகதிபிகை அன்னம் பட்டராலேயே செய்யப்பட்டு அன்னம்பட்டீயம் என்றபெயரால் வழங்கி வருகிறது.

ழுநீமாதவச் சிவஞான முனிவரர் அன்னம்பட்டர் இயற்றிய தருக்க சங்கிரகமும் தருக்க சங்கிரக தீபிகையும் தமிழுவகிற்கும் சமய உலகிற்கும் பயன்படவேண்டும் எனத்திருவுளங்கொண்டு அவற்றைத் தமிழில் மொழி பெயர்த்தருளியுள்ளார். இந்நூல் திருவாவடுதுறை ஆதீன வெளியீடாக வெளிவந்துள்ளது.

பண்டைக் காலத்தில் தமிழில் தரக்க நூல்கள் பல இருந்தன என்பதற்குச் சான்றுகள் பல உள்ளன. தமிழிலக்கண இலக்கியங்களேக் கற்க முற்படுவோர்க்குத் தருக்க நூற் பாடங்களும் முற்காலத்தில் கற்பிக்கப்பட்டு வந்தன. தருக்கம் தமிழில் அளவை என வழங்கப்படும். எண் ஆரம்பம் என்பனவும் தருக்கத்தின் மறுபெயர்களாகத் தமிழ் நூல்களில் வழங்கப்பட்டுள்ளன.

சொல்வன்மைக்குத் தருக்கநூலறிவு வேண்டப் படுவதொன்ரு கும். திருவள்ளுவர் அவையஞ்சாமை என்னும் அதிகாரத்துள்,

> ஆற்றின் அளவறிந்து கற்க அவையஞ்சா மாற்றங் கொடுத்தற் பொருட்டு

எனக் கூறியுள்ளார். இக்குறளில் வரும் அளவு என்னும் சொல் அளவை நூலாகிய தருக்கத்தைக் குறிக்கும். இக்குறளுக்கு உரை எழுதிய பரி மேலழகர் தருக்கம் இலக்கணம் கற்றபின் அறிதற்குரியது எனவும் அவையில் பிறர் சொல்ல வெல்லுமாறு பேசகிறைவோர் கிபாய நூலிற் கூறியவாத, செற்ப, கிதண்டை களேயும், சல, சாதிகளேயும் அறிந்திருத்தல் வேண்டும் எனவும் தெரிகித்துள்ளார் அவற்றுள் வாதம் உண்மை உணர்தற்கு உரையாடு வதையும், செற்பம் பிறரை வெல்லும் வேட்கையில் உரையாடு வதையும், கிதண்டை தன்கோட்பாட்டை கில ரிறுத்தாமல் பிறரை வெல்லும் நில்யிலேயே பேசு தீலயும். சலம் ஒரு கருத்துப்பற்றிக் கூறிய மொழிக்கு வேறுபொருள் படைத்துக் கொண்டு பேசு தீலயும். காதி போலியான புகிலயும் குறிக்கும். உலகவழக்கில் உண்மையை

ஏற்காமல் எதிர் வாதம் புரிவோரை விதண்டா வாத**ம் பேசுபவர் எனக்** கூறுவதைக் காணலாம்

தருக்கநூலறிவு இல்லாதவர் சொல்வன்மையின்றிச் சொல்லும் உண்மையுரைகள்கூடப் பொய்யுரை போலத் தோன்றும் என்பதையும், சொல் வன்மை உடையார் பேசும் பொய்யுரைகளும் மெய்யுரைபோலத் தோன்றும் என்பதையும்.

> '' பொய்யுடை ஒருவன் சொல்வன் மையிஞல் மெய்போ லும்மே மெய்போ லும்மே மெய்யுடை ஒருவன் சொலமாட் டாமையால் பொய்போ லும்மே பொய்போ லும்மே

என வரும் பாடல் தொடர்கள் தெரிவிக்கும்.

தமிழில் அளவை நூல் கள் பல இருந்தன என்பதற்கு மணிமேக ஸ்யில் சமயக்கணக்கர் திறமுரைத் த காதையில் வரும் தருக்க நூற் குறிப்புக் களாலும் நாம் நன்குணரலாம். உரையா சிரியர்களில் பரிமேலழகர் சேனு வரையர் போன்றவர்கள் நிறைந்ததருக்க நூற்புலமையுடையவராயிருந்தனர் என்பதை அவர்தம் உரைகள் வெளிப்படுத்தும். சைவ சித்தாந்த சாத்திர நூலாசியர்களில் ஸ்ரீ அருணந்தி சிவா சாரியார் தாம் அருளிய சிவஞான சித்தியார் சுபக்கத்தின் முன்பகு தியில் அளவை இயல் எனப்பெயரிட்டு சைவசித்தாந்த மெய்ப்பொருளே யுணர்தற்கு இன்றியமையாது வேண்டப் படும் காட்சி, அனு மானம், ஆகமம் ஆகிய அளவைகளே விளங்க விரித் துள்ளார். தமிழிலக்கண இலக்கிய நூல்கள் பலவற்றிலும் அளவைக் குறிப்புகள் ஆங்காங்கே உணர்த்தப்படு வதைக் கற்ரேர் அறிவர்

தமிழில் இன்றைய வழக் ல் விளங்கும் தருக்க நூல்களில் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானபே கெள் மொழி பெயர்த்தருளிய தருக்கசங்கிரகமும் தருக்க சங்கிரக தீபிகையும் சிறந்த நூலாக அறிஞருலகால் சொல்லப்பட்டு வருகிறது. தர்க்காமிர்தம் என்னும் வடமொழி நூல் யாழ்ப்பாணத்து நல்லூர் திருஞான சம்பந்தம் பிள்ள என்பவர் தமிழில் மொழிபெயர்த் துள்ளார். இந்நூலும் திருவாவடுதுறை ஆதீன வெளியீடாக வெளிவந்துள்ளது. மற்றும் தர்க்கபரி பாஷை முதலிய நூல்களும் பலரால் வெளியீடப்பட்டுள்ளன.

ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் தருக்க சங்கிரகத்தையும் தருக்க சங்கிரக தீபிகையையும் நல்ல தமிழ் நடையில் அழகுற மொழி பெயர்த் தளித்துள்ளார். தருக்க சங்கிரகத்தின் தற்சிறப்புப்பாயிரமாகப் பின் வரும் பாடல்களே அருளியுள்ளார்.

மன்ற வாணனே மனத்திடை நிறுவிவண் துறைசை வென்ற சீர்நமச் சிவாய மெய்க் குரவணே வணங்கி என்றனேப் பொருஉம் இளேயவர்க் கினிதுணர் வுதிப்பத் தென்ற மிழ்ச்சொலால் செயல்படும் தருக்கசங் கிரகம் மஃலமகள் மணந்த உலகினுக் கிறையவன் கஃலமகள் ஆசான் கான்மலர் வணங்கிக் கிளர் பொருள் தருக்கசங் கிரகம் இளேயோர் உளங் கொள இயம்புவன் உரையே.

உலகப் பொருள்கள் திரவியம், குணம், கருமம் சாமானியம், விசேடம், சமவாயம் அபாவம் என ஏழு வகைப்படும். என எடுத்துக், கொண்டு அவற்றின் விளக்கங்களேப் பின் வகையில் விவரித்துள்ளார்.

தரவியம் (பொருள்) — மண், புனல், அனல், கால், வெளி, காலம் திசை, ஆன்மா, மனம் என ஒன்பது வகைப்படும்.

குணம் (பண்பு) உருவம், இரதம், கந்தம் பரிசம், சங்கை, பரி மாணம், வேற்றுமை, சையோகம் விபாகம், பரத்துவம். அபரத்துவம் குருத்துவம். திரவத்துவம் கிநேகம், சந்தம், புத்தி, சுகம் துக்கம் இச்சை வெறுப்பு. முயற்சி, தர்மம் அதர்மம் வாசணே என இருபத்து நான்கு வகைப்படும்.

கருமம் (தொழில்) எழும்பல், வீழ்தல் வளேதல், ரிமிர்தல் நடத்தல் என ஐந்து வகைப்படும்.

சாமானியம் (சாதி) பரம் அபரம் என இருவகைப்படும். விசேடம் (சிறப்பு) ரித்தியப்பொருள்களில் இருப்பன. சமவாயம்(ரிலேயான தொடர்பு)

அபாவம் (இன்மை) :- முன்னபாவம் அழிவுபாட்டபாவம். முழுவதும் அபாவம், ஒன்றிடுனைறபாவம் என 4 வகைப்படும்,

இவ்வாறு பதார்த்தங்கள் ஏழையும் பகுத்து அவற்றின் விரிவான வகைகளேயும் விளக்கங்களேயும் தடைவிடைகளுடன் தெரிவிக்கிருர் சிவ ஞான யோகிகள்.

தருக்க நூற் பொருள்களேப் பின் வ**ரும் உ**தாரணம் ஒன்றில் அமைத்து**க்** காண்போம்.

குடம் என்ற பிருதிவி(மண்) திரவியத்தில் உருவம் என்ற குணமும் அதுஉருட்டி விடப்படும்பொழுது நடத்தல் என்ற கருமமும், பிருதுவித்தம் (மண்தன்மை) என்ற சாமானியமும் (சாசி) குடத்தினுள்ள பிருதுவிப்பேர மாணங்களில் காணப்படும் விசேடமும், குடத்திற்கும் பிருதுவி அணு விற்கும் உள்ள சமவாய சம்பந்தமும் உள்ளன. இவை ஆறும்பாவபதார்த் தங்கள் எனப்படும். குடம் உடைந்தபோது அழிவுபாட்டு அபாவம் இருத் தலே அறியலாம். இவ்வாறு ஒவ்வொரு பதார்த்தங்களிலும் இவ்வேழும் அடங்கி நிற்றில் இந்நூல் உணர்த்துகிறது.

தருக்கசங்கிரகத்தின் சிறப்பானபகுதி பிரமாணம்எனப்படும். காட்சி, அனுமானம், ஆகமம் ஆகிய அளவைகள் அறியத் தக்கன. ஒரு பொருளே உள்ளது என்ற துணிய இவ்வளவைகள் பபன்படும், அளப்பவன் அளத் தற்கருவி அளக்கப்படும் பொருள் என்ற மூன்றினுல் பிரமாணம் நிகழும், அளப்பவனேப் பிரமாதா எனவும் அளத்தற் கருவியைப் பிரமாணம் எனவும் அளக்கப்படும் பொருளேப் பிரமேயம் எனவும் வடநூலார் கூறுவர்.

பொருள்களே அளவுகோல், நிறைகோல். மரக்கால் முதலிய வேற்றுமைக் கருவிகளாலும் கண் காதுமுதலிய ஒற்றுமைக் கருவிகளாலும் அளந்த போதிலும்' முடிவாக அறிவினுலேயே துணிய வேண்டும் ஆதலால் அறிவே உண்மையான கருவி.

பிரமாணங்கள் சாட்சி அளவை, கருதலளவை உரையளவை இன்மையளவை. பொருளளவை, உவமை அளவை, ஒழிபளவை, உண்மை அளவை வழக்களவை இயல்பளவை முதலியனவாக விரித்துக்கூறப்பெறும்.

காட்சி (பிரத்தியட்சும்) இதுகுடம், இதுஆடை என்று கண் முதலிய பொறிகள்வாயிலாக கேரேகண்டறிவது. இது வாயிற்காட்சி, மானதக்காட்சி தன்வேத**ீனக்**காட்சி, யோகக் காட்சி என நான்கு வகைப்படும் பொதுவாக ஒருபொருளே அறிவதை நிர்விகற்பம் எனவும் சிறப்பாக அறிவதைச் சவி கற்பம் எனவும் கூறுவர்.

சருதல்-அனுமானம். புகையைக் கண்டஇடத்து நெருப்பு அவ்விடத்தில் இருக்கிறது என்று துணிவது. இது தன் பொருட்டனு மானம், பிறர் பொருட்டனுமானம் என இருவகைப்படும்.

உரை:- காட்சி கருதல் என்பனவற்ருல் உணர முடியாத பொருள பெரியோர் மொழிகொண்டுணர்வது. இதுதந்திரக‰' மந்திர் க‰, உபதேச க‰ என மூன்று வகைப்படும். தந்திர க‰ - கித்திய நைமித்திய காமிய கன்மங்களாகிய ஒழுக்கங்களேக் கூறும் நூல். மந்திரக‰ - தெய்வ வழிபாட்டு நெறிகளே உரைக்கும் நூல். உபிதேசக ஸ்-பதிபசுபாச இயல்புகளேத் தெரிவிக்கும் நூல்.

இம்மூன்று அளவைகளில் அணத்து அளவைகளும் அடங்கும். ஆதலின் இவற்றையே சிறந்தனவாக அஃிந்து நூல்களும் கூறும்

இன்மையளவை குளிர் இல்லா மையால் பனியில்லே என்பது போல்வன. பெருளளவை அருத்தாபத்த எனப்படும். பகலுண்ணுன் பருத்திருப்பான் எனில் இரவில் உண்கிருன் என அறிதல் போல்வன. உவமையளவைஆப்போலும் ஆமா என்ற வழி உவமையை அறிந்த ஒருவன் பொருளே அறிவது போல்வன.

ஒழிபளவை பாரிசேடம் எனப் பெறும். மூவர் உள்ள இடத்தில் இருவர் பெயரைக் கூறி அவர் கள்வரல்லர் என்ற வழி எனேயவர் கள்வர் என அறிதல் போல்வன. உண்மையளவை சம்பவம் எனப்படும். ஒரு வரிடத்தில் நூறு ரூபாய் உண்டு என்ருல் அவரிடத்தில் பத்து ரூபாய் உண்டுகை அறிதல் போல்வன. வழக்களவை ஐதிகம் எனப்படும். ஒருமரத் தில்பேயுண்டு என்று கூற அதனே உண்மை என நம்புதல் போல்வன. இயல்பளவை–மாடுவந்தது கூறக்கேட்டவுடன் சொல்லுக்கும் பொருளுக்கும் உள்ள தொடர்பால் அத்தொடர்ப் பொருளே இயல்பாக உள்ளவாறே உணர்வது.

இவ்வளவைகளில் இன்மை, காட்சியில் அடங்கும். பொருள், உவமை, ஒழிபு, உண்மை, இயல்பு ஆகியன கருதலில் அடங்கும். வழக்கு உரையில் அடங்கும்.

தருக்க சங்கிரகம் இவற்றை விவரித்துப் பொரு'ள உள்ளவாறு அறியத் துணே புரிகிறது.





# சித்தாந்தப் பிரகாசிகை

# வித்துவான், ச. இரத்நவேலன், சங்கரநயீனுர்கோயில்,

0

### தி நச்சிற்றம்பலம்

ஒளியான திருமேனி யுமிழ்தான மிகமேவு களியார வருமானே கழஞ்ஞ மறவாம லளியாளு மலர்தூவு மடியார்க ளுளமான வெளியாகும் வலிதாய விணேகூட நிணேயாவே.

நுணங்குஞ் சமய நூற்றஃமை நுவலுந் தகைத்தாய் நந்திமுனி கணங்கட் களித்த சிவஞான போதக் கநிநூ னெறிகாட்டிப் பணங்கொ ளரவர் துறைசையில் வாழ்பஞ் சாக்கர தேசிகன் மலர்த்தாள் வணங்க வழுத்த மனத்திருத்த வாய்த்த பிறப்பை வாழ்த்துவாம்.

குறியமுனி யருளியமெய் வரத்தினு லவதரித்துக் கோதின் ஞானத் துறைசைநமச் சிவாயகுரு வருட்கடலும் வடமொழிதென் மொழிப்பேர்த் தூய

நிறைகடலு முண்டுபுனி தாத்துவித சித்தாந்த நிலவப் பூமேன் மறைமொழிமெய்ச் சிவஞான பாடியஞ்செந் தமிழ்வகுத்த யோகிவாழி,

# திருச்சிற்றம்பலம்

செந்தமிழ்நாட்டுச் சைவமக்களும், செந்தமிழ்மொழியும் செய்த தவமே உருக்கொண்டாற் போன்றும், மெய்கண்டாராத நால்வர் சந்தான குரவர் ஒருதிருமேனி கொண்டுதித்தாற் போன்றும் சிங்கையம்பதியில் திரு வவதாரம் செய்தவர் ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள். அவர்கள் மீட்சியின்றி லயித்தலாகிய சிவசாயுஜ்யம் பெற்று இருநூறு ஆண்டுகள் நிறைவெய்தி இருநூற்றேன்ருவது குருயூஜை நாளிது சித்திரை ஆயில்யத்தில் (28-4-1985) நிகழ்கிறது. இற்றைஞான்று திருவாவடுதுறை ஆதினத்தில் ஞானச் செங்கோலோச்சி 23 ஆவது கரு மஹாசந்நிதானமாக எழுக்களுளி யிருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சிவப்பிரகாசதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானமுனிவர் சிறப்புவழிபாட்டை மஹோத்ஸவமாக சோட்கள் கொண்டாடத் திருவுள்ளம் கொண்டருளிஞர்கள். அவ்கிழாவில் அடியேனுக்கு மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் அருளிய "சித்தாந்தப் பிரகாசிகை" என்னும் நூல்பற்றிப் பேசுமாறும் கட்டுரை எழுதுமாறும் கட்டளேயிட்டருளிஞர்கள் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமஹாசந்நிதானம் அவர்கள் கட்டளேயைச் சிரமேற்ருங்கி நூலப்பற்றி என் அறிவு சென்ற அளவில் ஒரு கட்டுரையாக்கிச் சமர்ப்பித் துள்ளேன். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமஹாசந்நிதானம் அவர்கள் பேருங்கருணேயைப் போற்றி அவர்கள் திருவடித் தொழும்பதைலன்றிப் பிறிகொன்று செய்ய அறியேன் ஆதலின்.

# பூர் பாஷ்ய ஆசாரியர் : " பாஷ்ய

ஆசாரியர், குரு என்பன ஒருபொருட்கிளவி, அக்குரு கித்யாகுரு. கிரியாகுரு, ஞானகுரு என மூவகையினர்

அரசன், உபாத்தியாயன், தந்தை, தாய் தடையைன், நூலாசிரியன், உரையாசிரியன், போதகாசிரியன் என்போர் வித்யாகுருக்கள் என்று பேசப் படுவர்.

குலப்புரோதிதரே கிரியா குருக்கள் ஆவர்.

ஞானகுரு அதிஷ்டேயகுரு. ஆவேசகுரு என இரண்டு வகையினர், திருப்பெருந்துறையில் குருந்த மரத்தடியில் ஸ்ரீம்க் மாணிக்கவாசக அநுக்கிரகம் செய்த குருமூர்த்தி ஆவேச குருமூர்த்தியாவரர். சமயா சாரியர், சந்தாஞசாரியர். பாஷ்யாசர்ரியார் ஆகியோர் அதிஷ்டேய குருக்கள் ஆவர். அதிஷ்டேயர் அநுக்கிரககிக்கப்பட்டவர்.

ஆசாரியண் இலக்கணம் அறிந்துகொள்ளற் பாலது. ,வீட்டிமல மூன்றுமுயி ருள்விமலன் பொற்பாதங் காட்டுமவன் தேசிகனே காண் '

என்ற திருவாக்கால், .மும்மலங்களேயும் போக்கி உயிருள் சிவபிரான் பொற்றிருப்பாதங்களேக் காட்டு பவனே ஆசாரியன்' என்பது தெரிகிறது. நுண்பொருள் காண்பவனே ஆசாரியருள் முதன்மையானவன் பரமசிவனே நுண்பொருள். ஆகையால் அப்பரசிவப் பிரபுவைக் காணும் சிவானுபவச் செல்வர்களே பரமரசாரியர்களாகற் பாலர்.

அஃதொக்கும் சமயாசாரியர்கள், சந்தாஞசாரியர்களே அவ்வகையில் ஏற்றுக்கொள்ளலாம். சிவஞான போதத்திற்கு மஹா பாஷ்யம் செய்த காரணம் பற்றி மாகவச் சிவஞானசுவாமிகளே ஆசாரிய ஸ்தானத்திற்குக் கொண்டு சொல்லாமோ? அவர்கள் சிறந்த பண்டிதர். தேர்ந்த இலக்கண தர்க்க மொழிபெயர்ப்பு வல்லுநர் என்று கொள்ளலாமேயொழிய ஆசாரியராகக் கொள்ளலாமோ எனின் கொள்ளலாம். சிவ தருமோத் தரத்தில்,

வ்யாதீணும் பேஷனும் யத்வத் ப்ரதிபக்ஷ: ஸ்வபாவத: தத்வத் ஸம்ஸார தோஷாணும் ப்ரதிபக்ஷ: சிவஸ்ஸம்ருத: II ஒள்ஷதஸ்யச ஸாமர்த்யாத் யதாதோஷம் விஸர்ஐயேத் ததாத்மாஞான தோஷஞ்ச ஞானமேஷான்னி வர்த்ததே II தஸ்மாத்ஸ் பண்டித: சாந்தஸ் தபஸ்வி விஜிதேந்க்ரிய: சிவஜ்ஞானஸ்ய ஸம்பந்தாத் பாவமாலோச்ய முச்யதே: II

(கோய்களுக்கு மருந்து பகையாதல் போலப் பிறவிக்கு ஏற்பட்ட குற்றங்களுங்குச் சிவபிரான் பகைவராவார். எவ்வாறு மருந்தின் ஆற்றலால் நோய் கீங்குதலுறுகிறதோ அவ்வாறே சிவஞானமும் உயிருக்கு ஏற்பட்ட அஞ்ஞானம் என்ற குற்றத்தை கீங்கச் செய்கிறது. ஆதலின் பண்டி தனும் சாந்தனும் தவத்தோனும் ஐம்புலன்கள் வென்றவனுமான ஞானி சிவஞான சப்பந்தத்தால் பிறவித்துன்பத்தை ஆய்ந்தறிந்து அதனினின்றும் வீடுபெறுகின்றுன்) என்று கூறப்பட்டுள்ளது. பண்டிதன் என்பது சர்வ சாஸ்திரஞான வல்லுகன் என்பதையும், சந்தன் என்பது விருப்பு வெறுப்பு இல்லாதவன் என்பதையும் குறித்தன.

ழு பாஷ்யகாராகிய மாதவச் சிவஞானசுவாமிகள் பண்டிதர், சாந்தர் தபஸ்கி, பொறிவாயில் ஐந்தவித்தவர். ஞானி என்பது வெள்ளிடைமலே. திருக்கயிலாய பரம்பரையில் வந்த தேசிகமூர்த்திகளிடத்தில் திருவருள் ஞான உபதேசம் பெற்றவர். தாம் பிறவித் துன்பத்தை ஆய்தறிந்து அதனினின்று வீடுபெற்ற ஜீவன் முக்தராயிருந்த தோடன்றி பக்குவர்க்கு மலமுன்றும் வீட்டி உயிருள் விமலன் பொற்பாதங்காட்டிய தேசிகருமாய். எழுந்தருளியிருந்தார்கள். சுவாமிகளது மாணுக்கர் சுவாமிகள ஞானகுரு முர்ததியாகவே கொண்டொழுகினர்கள். சுவாமிகளது மாணுக்கருள் மேலானவராகிய ஸ்ரீமத் கச்சியப்ப முனிவர்பிரான் தாமருளிய பஞ்சாக்கர தேசிகரந்தாதியில்.

> 'தேசிக நாதன் சிவஞான தேவன்செங் கைத்தலமுன் வீசிநின் ருடிய அம்பலவா ணன்விய னுலகம் பேசிய பஞ்சாக் கரவன் பிறங்கருட் டாண்மலரைக் கூசிநின் றேத்திய மாதவத் தார்க்கென் குறையுளதே.'

என்று பாடித் தமது ஆசாரிய முதல்வராகிய பஞ்சாக்கர தேசிகர்க்கும் சிவஞான சுவாமிகளுக்கும் வேறுபாடு காட்டாது துதிப் திருப்பது கொண்டு பாஷ்ய ஆசாரியர் ஆசாரிய திலகரே எனக்கண்டு கொள்க.

திருவாவடுதுறையில் இன்றளவும் தேசிகமூர்த்திகளுக்குக் குருபூசை கொண்டாடுதல்போல ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவா**மிகளுக்கும்**  சிறப்பு வழிபாடு கொண்டாடும் சற்சம்பிரதாயத்தாலும் பாஷ்யகர்த்தர் ஆசாரியரே என்பது துணியப்படும்.

ஸ்மார்த்த, வைஷ்ணவ, மாத்வ மதத்தார்க்கு ஆசாரிய பரம்பரையே அவரவர் பாஷ்ய கர்த்தர்களிலிருக்கு தொடங்குகிறது. ஆலை சித்தாக்த சைவர்க்கு மகாபாஷ்ய கர்த்தராகிய மாதவச்சி வஞான சுவாமிகளுக்கு முன் னமேயே தொன்று தொட்டு வருங்கேள்வியான் அனுப வமு டைய தேசிக பரம்பரையிலிருக்கது. அப்பரம்பரை ஸ்ரீகயிலாத்திலிருக்து தொடங்கிய ஏற்ற முடையது. ஆகலான் பரம்பரையாய்த் திருவருளே ஆசாரியத் திருவுருக் கொண்டு உபகரித்து வக்தது. மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளும் கிரஞ்சனராய் ஆசாரியத் திருமேனி கொண்டுவக்த சிவனது திருவ நனே. அதுபற்றியல்லவா மஹாவித்துவான் மீனுட்சி சுந்தரம் பின்ளேயவர்களும், "பாலசிகழ் விழி மறைத்த சிவஞானயேயி பதம் பணிக்து வாழ்வாம்"

எனச் சுவாமிகளேத் துதித்தார், இன்னேரன்ன காரணங்கள் பல்லாற் ருனும் ஆசிரியர் சிவஞானயோகிகள் அறிவால் சிவனேயாவார் என்பது துணியப்படும்.

# சுவாமிகளது பெருங்கருணே :

மிகுந்த கல்வியாளன் ஒருவன் ஆரம்பரி லயிலிருந்து முதுகலே வரை யுள்ள பல்கலேக்கழகமொன்று தொடங்கி அவனே பாடதிட்டங்களேயும் வகுப்பாளுயின் அறிவின் துறை தொறும் படிமுறையாக வகுப்பான். கீழ்க்கீழ் வகுப்புகளின் பயன் மேல்மேல் வகுப்பாயும் அநற்றின் பாடங்களும் ஒன்றை யொன்று விரோதியாது ஒன்றிற்கொன்று அநுகூலமாயும் அமையும்.

முதல்வராகிய சிவபெருமான் பரமகருணசானி; பிறப் பிறப் பில்லா தவர்: எல்லா உயிர்களிடத்தும் ஒப்பக் கிருபாநோக்கம் உடையவர்; புல்லி லிருந்து மிகமேலான பரமஹம்சர் வரை அவரவர் நிலக்கேற்ப உறுதிகூறி உய்ளிக்கும் நெறியினர். அவர் வகுத்த பல்கலேக் கழகமே சைவசமயம். அதன் பரமப்பிரமாணமான பாடநூலே அவரது திருவாக்காகிய வேதசிவாக மங்கள். அப்பாடத்தைக் கற்கும் முன்னதாகக் கற்கவேண்டிய பாடங்களும் அவராலேயே அருளப்பட்டன. யாவற்றையும் கூர்ந்து நோக்கில் பரமசிவ ஞாது பெருங்கருணேயின் திறம் புலப்படும்.

அதுபோலவே ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகளும் தாமருளிய திராவிட மஹாபாஷ்யத்தைப் பரமலட்சியமாக வைத்துக்கொண்டு அந்த இலட் சியத்தை எய்துவிக்கப் படிமுறைபாகப் பிரபந்தங்கள், உரைச்செய்யுள்கள், இலக்கண நூல்கள், கண்டன. கிரந்தங்கள், தர்க்கநூல், கா சியம் முகலிய நூல்வகைகளே யாக்கி அருளிஞர்கள். அந்நூல்கள் யாவற்றையும் தாமாகவே முதலில் ஆக்கும் வல்லமை உடையவர்களாயினும் அவ்வாறு செய்யாது முன்னேர் செய்த இலக்கண. சாஸ்திர நூல்களுக்கு உரை வகுத் தும், தமிழ் மொழியேயன்றி வடமொழியும் சைவர்க்கு ஒப்பமதிக்கத் தகுந்த மொழியென்பதுணர்த்துதற்கு அம்மொழியிலுள்ள நூல்களே மொழிபெயர்த்தும் நமக்கு உபகரித்தார்கள். ஸ்ரீமத்சுவாமிகள் காஞ்சி புராணத்தில்,

> இருமொழிக்குங் கண்ணுதலார் முதற்குரவர் இயல்வாய்ப்ப இருமொழியும் வழிப்படுத்தார் முனிவேந்தர்இசைபரப்பும் இருமொழியும் ஆன்றவரே தழீஇயிஞர் என்ருலிவ் விருமொழியும் நிகரென்னும் இதற்கையம் உளதேயோ

> > (தழுவக்குழைந்தபடலம். 249)

என்று கூறியபடி தமிழ், வடமொழிக்கண் உள்ள ஆன்**ரோ யாவர்** என்பதைச் சுட்டிக் காட்டவே அவ்வாறு செய்த**ரு**ளினூர்கள்.

இனி, சைவசாஸ்திர பிரவேசம் செய்ய ஆரம்பர்களுக்குப் பின் ளூளில் ஏற்பட்ட கட்டளே நூல்கள் போல ஒன்றை ஸ்ரீ மத் சுவாமிகளே ஆக்கியிருக்க முடியும். ஆனுல் அவ்வாறு செய்யாது வடமொழியிலுள்ள ் சித்தாந்தப் பிரகாசிகை '' என்னும் சிறியபெரிய நூலே ஆரம்பர்களுக்காக மொழிபெயர்த்துச் செய்தமை அவர்கள் சான்ரேர்களே மதிக்கும் திறத்தை புலப்படுத்தும்.

சைவ சந்தசைாரியர்களில் ஒருவராகிய உமாபதி சிவாச்சாரிய சுவாமிகள் ஆகம சுலோகங்கள் நூறின் தொகுப்பாகச் செய்த "சதரத்ன சங்கிரகம்" என்னும் நூலுக்கு உரைசெய்தவர் சித்தாந்தப் பிரகாசிகையின் சிறப்பை.

'லௌகோதி ஸ்வருபம் சர்வாத்ம சம்பு க்ருத சித்தாந்த தீபிகாயாம் ப்ரபாஞ்சிதமிஹ க்ரந்த கௌரவ பயான்ன லிகிதம் தத்ரைவாதார்ய தாம்' (லௌகிகம் முதலிய தந்திரங்களின் இலக்கணம் ஸ்ரீஸர்வாத்ம சம்பு இயற்றிய சித்தாந்த தீபிகை என்னும் நூலில் விரிவாகச் சொல் லப்பட்டுள்ளது. ஈண்டு விரிவஞ்சி விடப்பட்டது. ஆங்கு உணரத் தக்கது) என்றும், ஸர்வாத்ம சம்பு க்ருத சித்தாந்த தீபிகையிலும் இவ் வாறே கூறப்பட்டுள்ளது),

என்றும் இரண்டு இடங்களில் சுட்டிக்காட்டுகிருர். எனவே சித் தாந்த சைவச் சான்ருர் பல்லோராலும் போற்றப்பட்ட இவ்வாசிரியர் பற்றி ஸ்ரீமத் சுவாமிகள். 'சைவா கமத்தின் மெய்யுணர் காட்சி யருட்சர் வான்ம சம்புவா சிரியன்''

எனப்போற்றி எடுத்துக்காட்டிச் செந்தமிழ்ச் சைவமக்கள் பிரமாண ஆசிரியராகக் கொள்ளவும் வழிகாட்டுகிருர்கள். சித்தாந்தப் பிரகாசிகையே சைவசித்தாந்தம் கற்கப்புகுவார் முதலில் சுற்கத்தகுந்தது. நமது திருவாவடு துறை யாதீன பரம்பரையில் இந்நூலே சைவ சாஸ்திர பாடம் கற்கப் புகு வார்க்கு முதலில் கற்பிக்கப்படுவது வழக்கம்' என இந்நூலேப் பதிப்பித்த திருவாவடுதுறை யாதீன மஹாவித்துவசிரோமணி சிவஸ்ரீ வி. சிதம்பர ராமலிங்கப் பிள்ளே யவர்கள் கூறுவதாலும் இவ்வுண்மையை அறிலாம்.

இவ்வாறு சுவாமிகள் பெருங் கருணேயோடு பலசற்சம்பிரதாயங்கள் வலியுறுத்தியும் ஆரம்பர்களுக்கு மிகஇன்றியமையாத தாயுமுள்ள இந்நூல மொழிபெயர்த்தருளினர்கள்.

## நூல் அமைப்பு:

வட மொழிச் "சித்தாந்தப் பிரகாசிகை " ஸர்வாத்ம சம்பு சிவாச் சாரியரால் அருளிச் செய்யப்பட்டது வடமொழிப்பயிற்சி அருகிவரும் கால சிஃயைத் திருவுளத்துக் கொண்ட ஸ்ரீமத் சிவஞான சுவாமிகள் இந் நூஃ உரைநடை யாப்பில் மொழி பெயர்த்தருளி ஓர்கள் இந்நூல் தேகப் பிரகரணம் முதல் தீக்ஷாப் பிரகரணம் ஈருக ஏழுபிரகரணங்கள் கொண்டது. தெளிவும் திட்பமும் கொண்டது; ஐய விபரீத மின்றி சைவான் பொருளே நுண்ணிதின் விளக்குவது.

நூலாசிரியர் சிவாகமங்களில் பயிற்சிமிக்கவர். ஆதலால் தாம் செய்யும் இந்நூலில் சிவபிரான் திருவாக்கையே கடவுள் வாழ்த்தாகக் கொள்கிருர். இருபத்தெட்டாகமங்களில் ஒன்ருகிய சகஸ்ராகமத்தில் ராத்திரியந்தக பூஜாவிதிப்படலத்திலுள்ள அவர்ண விக்ரஹம் தேவம் வர்ண விக்ரஹ வர்ஜிதம் ' எனத்தொடங்கும் சுலோகத்தையே நூலாசிரிய ராகிய ஸர்வாத் சம்பு சிவாச்சாரியார் தமது நூலின் முதலில் கடவுள் வாழ்த்தாக அமைத்துக்கொண்டார். இச்செயல் ' பணிபுமாம் என்றும் பெருமை ' என்ற தமிழ்மறைக்கு இலக்கியமாய்த் திகழ்கிறது.

நூலா சிரியர் போலவே மொழி பெயர்ப்பா சிரியராகிய மாதவச் சிவஞான சுவாமிகளும் ஓதரிய வாய்மைச் சிவாகமங்கட்கெல்லாம் உற்ற பேராகரர். வட நூற்கடலும் தென் தமிழ்க்கடலும் முழுதுணர்க்களுளிய முனிவரர். எனவே முன் னூலாகிய சித்தாக்கப் பிரகாகிகை சிறந்திடவும் எம்மனேர் மருள் அகன்று மதிபெற்று உய்தி கூடற் பொருட்டும் மொழி பெயர்த்தருளினர்கள்,

நூலின் முதற் பிரகரணம் தேகம் பற்றிக் கூறுவது. தூலதேகம், சூக்குமதேகம்பற்றி அவ்விருவகை உடம்பின் வேருய்ரிற்பது புருடன் என ரிற்கும் ஆன்மா என்றும் கூறுகிறது. இரண்டாவது பிரகரணம் இவ்விரு வகையுடம்பிற்கும் ஏதுவாகிய தத்துவங்களின் பெயரும், தொழிலும், தோன்றும் முறையும் விளக்குகிறது. முன்ருவது பிரகரணம் பிருதிவிமுதல் சிவதத்துவம் ஈருக உள்ளதத்துவங்களே முன்னதாகக்கொண்ட ஆறு அத்து வாக்களே எடுத்தியம்புகிறது. நான்காவது பிரகரணம் தேகம், தத்துவம், அத்துவா ஆகியவற்றிற்கு வேருய ஆன்ம இலக்கணம் கூறுகிறது. அவ் வுயிர்கள் பந்தவேறுபாட்டால் மூவகையினராதலின் அப்பந்தங்களின் விபரங்களே ஐந்தாம் பிரகரணம் எடுத்தியம்புகிறது. மாயாபந்தம் ஆதி; கன்ம பந்தம் பிரவாகஅநாதி; ஆணவபந்தம் அநாதி, ஆணவம் தீக்ஷையாலும், கன்மம் ஞானம் முதலியவற்ருலும் நீங்கும். ஆதலின் ஞான சாஸ்திரங்கள் பற்றியவிபரங்களே ஆருவது சாஸ்திரப் பிரகரணம் விரிவாய்எடுத்தியம் புகிறது. சிறைவாகச் சொல்லப்படும் ஏழாவது தீக்ஷாப்பிரகரணம் சித்தாந்த சாஸ்திரங்களில் பேசப்படும் தீகைஷ் பற்றியும் அதன் வகைகள் பற்றியும் செய்யத்தக்கன இன்னின்ன, செய்யத்தகாதன இன்னின்ன என்ற விபரங்களுடன் நிறைவுற்று நூலும் பூர்த்தியாகிறது.

## நமது தேகங்கள் :

நாம் கண்ணல் காணும் இத்தேகம் தூலதேகமாம். இத்தேகமே சாதி, குலம், பிறப்பு முதலியவற்றுல் அபிமானம் செய்ய இடமாயது. இத்தேகம் பிருதினி அப்பு தேயு வாயு ஆகாயம் ஆகிய ஐந்தும் கூடிப் பரிணமித்தது. இத்தேகத்திற்கு வேறும் உயிர் உண்டு. அவ்வுயிர் இத்தேகத் தோடு கூடி வேதியர் முதலிய சாதியில் பிறந்து. வடிவு அமகு இந்திரிய வலிமை வரையறைப்படும் ஆயுள், வரையறைப்படும் போகம் உடையது. அவ்வுயிர் ஆணவம். கான்மியம், மாயேயம், வைந்தவம், திரோதசத்தி என்னும் ஐவகை பாசத்தாற் கட்டுண்டு பிறப்பு இறப்பு உடையது. உயிர் போகம் நுகர்தற்குக் கருகியாகிய மற்றுரு தேகம் குக்குமதேகம். அது பிருதினி முதல் கணே ஈருக முப்பது தத்துவங்களால் ஆக்கப்பட்டது. உயிர்கள் தோறும் வெவ்வேருனது. ஆயுள் முடிவின் முன்னுடம்புவிட்டு மற்றுருடம்பு எடுப்பதற்குக் காரணமானது.

# தத்துலங்கள் :

தூலம், சூக்குமம் ஆகிய இருவகையுடம்பிற்கும் காரணமானவை தத்துவங்கள். அவை முப்பத்தாறு. அவற்றை ஆசிரியர் மூன்று காண்டங் களாகப், பகுத்தேர்துகிருர் 1. போக்கியகாண்டம், 2. போசயித்துரு காண்டம் 3. பிரேரகாண்டம் என்பன. அவை,

- 1. போக்கிய காண்டம் 25 தத்துவங்கள்,
- 2. போசயித்துரு காண்டம் 6
- 3. பிரேர காண்டம் 5 ...

ஆக முப்பத்தாறு கண்டு கொள்க.

புசிக்கப்படும் பொருள்களாயிருத்தலாற் போக்கிய காண்டம் என்றும். உயிர்களுக்குச் சகாயமாய் ரின்று போகத்தை உண்டாக்குதலால் போசயித்துருகாண்டம் என்றும். சுத்தாசுத்த தத்துவங்களேப் பிரேரிக் கையினுல் பிரேரகாண்டம் என்றும் பெயர் பெற்றன. பிரேரகம் – ஏவுதல் அல்லது செலுத்துதல். சிவசக்தி சுத்த தத்துவங்கள் வாயிலாய் சுத்தாசுத்த தத்துவங்களேக் காரியப்படுத்தல்.

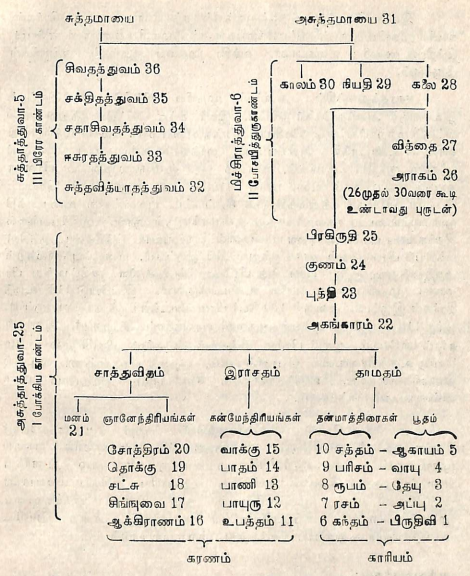
பிருதினி. அப்பு, தேயு, வாயு. ஆகாயம் என்பன பூதங்கள் கந்தம் இரதம், உருவம் பரிசம் சத்தம் என்பன தன்மாத்திரைகள் இப்பத்தும் காரியமாம் வாக்கு பாதம் பாணி, பாயுரு உபத்தம் என்பன கன்மேந்திரியம். சோத்திரம். தொக்கு சட்சு, சிங்ங்வை' ஆக்கிராணம் என்பன ஞானேந்திரியம். இவை பத்தும் காரணமாம். மனம் அகங்காரம். புத்தி மூன்றும் அந்தக் கரணமாம், புத்திக்குக் காரணமாயது குணதத்துவம் கணத்திற்குக் காரணம் பிரகிருதி ஆக இவை இருபத்தைந்து தத்துவங்கள். அசுத்தமயமானவை இவை போக்கிய காண்டத்துள் அடங்கும்.

பரகிருதி தத்துவத்திற்குமேல் அராகதத்துவம் இதற்குமேல் வித்யா தத்துவம் வித்தைக்குமேல் கலாதத்துவம் இதற்குமேல் ரியதி தத்துவம் தத்துவம் ரியதிக்குமேல் காலதத்துவம் (இவ்வைர்தும் கூடிய பொழுது ஆன்மா புருடன் எனரிற்கும்) இதன் காரணம் மாயாதுத்துவம் ஆக இவை ஆறு தத்துவங்கள் இவை போசயித்துரு கர்ண்டத்துள் அடங்கும் இம்முப்பத்தொன்றும் அசுத்தமாயை.

முப்பத்திரண்டாவது சுத்த வித்யாதத்துவம் இதற்குமேல் ஈசுரதத்துவம் இதற்குமேல் சதாசிவதத்துவம். சதாசிவதத்துவத்திற்கு மேல் சக்தி; சக்திக்கு மேல் சிவதத்துவம் இவை ஐந்தும் பிரேர காண்டத்துள் அடங்கும் சுத்தமாயாகாரியங்கள் இவை.

்சிவம் சக்திஞ்ச சாதாக்யமீசம் வித்யாக்ய மேவச. (சிவதத்வம். சக்திதத்துவம் சதாக்கியதத்துவம், ஈசுர தத்துவம், சுத்தவித்தியாதத்துவம்) என்னும் சிவதத்துவங்கள் ஐந்தையும் பிருகச்சா பாலோபரிடதம் (4-19) கூறிற்று.

்கால: சுவபாவோ கியதிர் யதிருச்சா பூதாகி யோகி; புருஷ இதி கிக்கியம்' என்று சுவேதாசவதோபகிடதத்து 1ஆம் அத்தியாயம் 2ஆம் மக்திரம் அசுத்தமாயை—காலம் கியதி, கலே. வித்தை, இராகம், புருஷன் என்னும் தத்துவங்களே உணர்திற்று. பிரகிருதிமுதல் பிருதிவி வரை எஞ்சிய தத்துவங்களே பிரசிகோடகிடதம் வராகோபகிடதம். சூதகீதை, சாங்கிய நூல்கள் தெளிவாய் எடுத்தோதுகின்றன. சமயவாதிகள் பலரும் இவற்றை ஒப்பினர். இது காறும் கண்ட தத்துவங்களேக் கீழ்க்கண்டகண்ணுடி விளக்கும்.



இவை தேர்ன்றுமுறை ஒருவாறு கண்ணுடியில் காட்டப்பட்ட தாயினும் முழுவிபரங்களே நூலுள் கண்டு கொள்க.

சுத்தம், சுத்தாசுத்தம், அசுத்தம் என மூவகையாய்ப் பிரிக்கப்பட்ட இவை சுத்தமாயை. அசுத்தமாயை என்னுமிரண்டு மாயைகளேயும் முதற்காரணமாய்க் கொண்டவை.

'சுத்தம் அசுத்தமென்பன யாவையெனின், துன்பத்தோடு விரவுத லின்றி இன்பமாத்திரையே பயத்தற்கேது வாயது சுத்தம். ஏனேயது அசுத்த மென்க, எனத் திராவிட மஹாபாஷ்யங் கூறுதலின் இவைதம் மள் வேற்றுமை கண்டு கொள்க, இனிச் சுத்த வித்தியா தத்து திறில் சத்தகோடி மகாமந்திரர்கள், காமிக முதலிய இருபத்தெட்டாகமங்கள், நந்தி முதலிய கணநாதர் எண்மர், இந்திரன் முதலிய உலகபாலர், வச்சிர முதலிய இவர்கள் ஆயுதங்கள் இருக்கும்.

அனந்தர் முதலிய வித்தியேசுரர் இருப்பர். ஈசுரகத்துவத்தில் இவர்களுள் அனந்த தேவர் தலேவர். இவர் சுத்த வித்தியாதத்துவ வாசி கட்கும் மற்றவர்கட்கும் தஃவராய் அசுத்தமாயையைக் கலக்கி மிச்சிராத் து வாவை உண்டாக்கி அதிகாரமலம் மாத்திரம் உடையராய் ஸ்ரீகண்டருத்திரர் ஆணவம், கன்மம் என்னுமிருமலமுடைய பிரளயா கலருள் மலபரிபாகம் உடையராய் பரமசி வ அனுக்கிரகம் செய்யப் பெற்றுப் பிரகிருதி தத்துவத்திற்குக் கிழ்ப்பட்ட புவனங்களே உண்டாக்கி மும்மலம்உடைய சகலவர்க்கத்து ஆன்மாக்களுள் ஞானம் முதலியவற்ருல் சிறந்தவரை பீரம்ம விஷ்ணு பதவிகளில் இருத்துவார். இச்சீகண்ட ருத்திரர் மத்தியப் பிரளயத்தில் அராக தத்துவத்தில் இருப்பார். படைப்புக்காலத்தில் அசுத்தாத்துவாக்களேப் படைத்து பிரம்ம விஷ்ணுக்களே அதிட்டித்து பிர மாண்ட முதலிய அண்டங்களே உண்டாக்குவார். இவரோடு 118 உருத் தரர்கள் இருப்பர். அவருள் 100 பேர் பிரமாண்டத்திற்குக் காவலாயிருப்பர். இந்த 118 பேரும் பரமசிவன் அருளால் பதங்களேப் பெற்றவர். இவர்கள் சரீரம் மாயேயம். ஆணல் பிரம்ம விஷ்ணுக்கள் சரீரம் பிராகிருதம். சிவனே உருத்திரவடிவில் தியானிக்கலாம். ஆனுல் பிரமவிஷ்ணு வடிவில் உருத்திரர் பதம் ஈசுரர் பதம் பதித்தானம். தியானிக்கலாகாது. விஷ்ணு பதம் பசுத்தானம்.

அனந்த தேவர், சகண்டருத்திரர் பற்றி ''அனந்ததேவர் சேகண்டருத்திரர் முதலியோர் விஞ்ஞானகலர்' பிரளயாகலரில் முடையராய்ச் சகசமலத்தினிங்கி முதல்வனருளான் முழு துணர்ந்து படைப்புமுதலிய தொழில் செய்தற்கு ஏதுவாகிய அதிகார மலவாசணே மாத்திரமுடையராய் முதல் வனேவல் വഥ நின் று அசுத்தமாயை ் எனத் திராவிட முகலியவற்றைக் காரியப்படுத்துவோ ராகலின்" மஹாபாஷ்யம் கூறுதலால் இவர்களது ஏற்றம் புலப்படும்.

# அத்துவாக்கள் :

இனி ஆசிரியர் ஷடத்துவாக்களேயும் விவரிக்கிருர். பிருதிவிமுதல் நாதம் ஈருகச் சொல்லப்பட்டவை தக்துவாக்துவா. இருநூற்று இருபத்து நான்கு புவனங்கள் புவனத்துவா. அகரம் முதலிய 51 அக்ஷரங்கள் வன்னுத்துவா. மந்திரவடிவான 81 பதங்கள் பதாத்துவா. 11 மந்திரமும் மந்திராத்துவா, 5 கூலகளும் காலத்துவா, கூல, தத்துவம், புவனம் மூன்றும் பொருள் வடிவானவை. எஞ்சிய மூன்றும் ஒலி வடிவானவை. தத்துவம் புவனத்தையும், புவனம் கூலையயும் பற்றி சிற்கும் வன்னம் பதம் மந்திரம் ஆகிய மூன்று அத்துவாக்களும் புவனத்துத் தோன்றிய சரீரங்களேப் பற்றி சிற்கும். அத்துவா எனினும் வழி எனினும் பொருந்தும் இவை ஒரோ

வோன்ருகக் கழித்துக்கொண்டு சிவபதத்திற் சேறற்கு வழிபோறலின் அத்துவா எனப்பட்டன' என்பது திராவிட மஹாபாஷ்யம். இவ்வத்துவா ஆறும் உயிருக்குப் பந்தமே.

#### உயிர்:

இனி உயிர்கள் பற்றி ஆத்மப் பிரகரணத்தில் ஆசிரியர் கூறுகிருர். உயிர் ஆறு அத்துவர்க்களுக்கும் வேருனது. அழியாதது. வியாபகமானது. அறிவுடையது. உடல்தோறும் வெவ்வோருப் விணேகளேச் செய்து அதன் பயனே நுகர்வதாய் சிற்றறிவுஞ் சிறுதொழிலும் தனக்கொரு தலேவனே உடையதாயிருப்பது. இவ்வுயிர்கள் மும்மல பந்தம் உடைய சகலர். இரு மல பந்தம் உடைய பிரளயாகலர், ஒருமல பந்தம் உடைய விஞ்ஞானகலர். என மூவகையினராவர்.

## பந்தங்கள் :

இனி உயிர்களேப் பந்தித்து இருப்பன ஐவகைப் பாசங்கள். பந்தம்—கட்டு.

- 1. மாயாபக்தம்: கலேமுதல் பிருதிவி வரையுள்ள தத்துவங்கள், புவனங்கள், புவள், புவனங்கள், புவனங்கள், புவனங்கள், புவன், புவன், புவன், புவள், புவன், புவன், புவன்
- 2. கன் மபந்தம் : யாகங்களில் உயர்ந்தது சோதிட்டோமம். அதுவே உயர்ந்த புண்ணியம். கொஃயே கொடிய பாவம். அதனினும் கொடியது வேதியரைக்கொல்லல். இவ்வாறு உயர்ந்த புண்ணியம் கொடிய பாவம் செய்வதால் உண்டாகி அபூர்வம் என்னும் வாதணேயாய்ப் புத்தி தத்துவத்தைப்பற்றிச் சுகதுக்க மோக வடிவா யிருப்பது.
- 3. மலபுந்தம்: எல்லா உயிர்களின் அறிவையும் செயஃயும் மறைப்பது, உயிர்கள் தோறும் வெவ்வேருய்த்தத்தம் கால எல்ஃயில் நீங்கும் அநேக சக்திகளே உடையது, நித்தமானது, வியாபக**மா**னது, அறிவற்ற சடமாயிருப்பது.
- 4. சுத்தமாயபந்தம்: வித்தைகள், வித்தியேசரர், சரீரங்களுக்குக் காரண மானது, சகலர் போகானுபவத்திற்குக் கருவியான நால்வகை வாக்குகளுக்கும் ஏதுவாயிருப்பது.
- 5. திரோதசத்திபந்தம்: மேற்கண்ட நால்வகைப் பந்தங்களின் அநாதித் தன்மை நிகழ்வதற்கு ஏதுவாயிருக்கும் சிவசக்தியே திரோதபந்தம். உபசாரமாகப் பாசம் என்று கூறப்படும்.

சுத்தசத்துவ வாசிகள் சுத்தமாயாபந்தம் திரோதபந்தம் ஆகிய இரண் டேபந்தம் உடையவர்கள். சுத்தாசுத்த தத்துவ புவன வாசிகள் மேற்கண்ட இருபந்தங்களுடன் ஆணவமும், கண்மமும் சேர்ந்து நான்கு பாசம் உடை யவர்.

அசுத்ததத்துவ புவனவாசிகள் மேற்கண்ட நான்கு பந்தங்களுடன் மாயேயமும் உடையர்.

சுத்ததத்துவ புவனவாசிகள் துக்கத்தோடு கூடிய சுகதுக்க மோக மின்றி முத்தரைப் போல சிரதிசய இன்பம் உடையர்.

மிச்சிரதத்துவ புவனவாசிகளில் மலம் நீங்கியவர் போக எஞ்சியோர் தம் எல்ஃயளவும் முற்றுணர்வுடையோராயினும் சுகதுக்க மோகங்களு முடையர்.

அசுத்த தத்துவ புவனங்களில் வாழ்வோர் மலம் நீங்கிய திருஞான சம்பந்தராதி சமயாசாரியார்கள். மெய்கண்டராதி சந்தான ஆசாரியர்கள் நீங்கலாக எஞ்சியோர் தம் எல்லேயாவு முற்றுணர்வுடையார், ஆயினும் எல் லோரும் சிற்றறிவும் சிறுதொழிலும் சுகதுக்க மோகங்களுமுடையர்.

**மாயேயமும், சு**த்தமாயா பந்தமும் ஆதி. ஆதி – தொடக்கம் **உடையது.** 

கன்மம்ரிரோட்டம் போல் இடையருது வருதலால் பிரவாக அநா இ போகத்தாலே நாசமடையும்.

ஆணவம் அநாதிபந்தமாதலால் தன்பாக முடிவில் பரமசிவன் திருவருளாகிய தீகைஷயாலேயே நீங்குவது.

கன்மபந்தம் போகத்தால் மட்டுமில்லாமல் ஞானம், யோகம் .சந் ரியாசத் தாலும் நீங்கும்,

# சாஸ் இரங்கள் :

இவ்வாறு பந்தங்கள் பற்றி விவரித்தவர் ஞானமுதலிய கிட்டும் வாயிலாகிய சாஸ்திரங்கள் பற்றி விரிவாகக் கூறுகிருர் ,சுத்தாத்மனாஹிதம் சாஸ்த்ரம். என்பது பெரியோர் வாக்கு சுத்தமான உயிர்களுக்கு நன்மையை உபதேசிப்பதே சாஸ்திரமாம். அவை ஐவகைப்படும் அவைவருமாறு.

- 1. லௌகிக நூல் : ஆயுள்வேதம், தண்ட நீதி முதலாயின இவ்வுலக வாழ்வுக்கு மட்டும் பயனுடையன.
- 2. வைதிகநூல்: பீமாஞ்சை, ரியாயம், வைசேடிகம் என்னும் மூவகை நுல்கள் இவ்வுலக வாழ்வேயன்றி மறுவுலக வாழ்வுக்கும் பயன் தருவன,

- 3. அத்தியான்பிக நூல்: சாங்கியம், பாதஞ்சலம், வேதாந்த<mark>ம் என</mark> மூவகையின. இவை ரிஷிகளால் செய்யப்பட்டமையி**ன் ஆன்ம** ஞானம் தருவன.
- 4. அதிமார்க்கநூல்: உருத்திரர்களால் செய்யப்பட்ட பாசுபதம், காபாலம், மகாவிரதம், என்பன.
- 5. மாந்திரநூல் : சிவபெருமான் அருளிச்செய்த சித்தாந்த சாத்திரங்கள்.

இவற்றின் வரிவெல்லாம் சித்தாந்தப் பிரகாகிகையுள்ளும் திராவிட மஹாபாஷ்யத்துள்ளும் கண்டு கொள்க.

இவையே யன்றி வேதத்திற்குப் புற**ம்**பான நா**த்**திக நூல்கள் உலோகாயதம், நால்வகைப் பௌத்தம், ஆருகதம் என மூவகைப்படும்.

வேதமாவது இருக்கு. எசுர், சாமம். அதர்வணம் என நால்வகைப் படும். இவற்றின் அங்கங்கள் ஆறு. அவை சந்தோபிசிதி, கற்பகுத்திரம், சிக்கை, வியாகரணம், சோதிடம், நிருத்தம் என்பன.

வேதத்தில் கூறப்படும் விதிவிலக்குகளேப் பற்றி மனுமுதலியோர் செய்த தரு ம சாத்திரங்கள் 18 வகைப்படும். அவை ஸ்மிருதி எனப்படும். அவற்றைப்பற்றி சிற்போர் ஸ்மார்த்தர்.

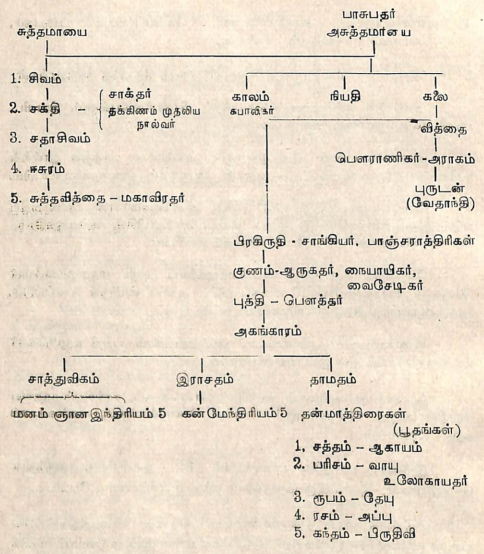
வாசுதேவனற் செய்யப்பட்ட பாஞ்சராத்திரம் பற்றி ஒழுகுவோர் பாஞ்சராத்திரிகள் என்னும் வைணவராவர்.

இதிகாச புராணங்களில் வைதிக கன்மங்களு**ம், சாங்கியம் முதலிய** வற்றில் கூறும் பொருள்களும் தோற்ற வொடுக்கங்களு<mark>ம் மன்வ</mark>ந்த**ரங்** களு**ம்** கூறப்படும்.

இதிகாசம் பாரதமே, புராணங்கள் 18 இவற்றிற்கு கருத்தன் வேதவியாசன், இவை இருபத்தைந்தாம் தத்துவ எல்ஃயளவு பேசுவன.

அதிமார்க்க நூல் மூன்றும் மாயை. வித்தை, காலதத்துவங்களில் வாழும் மூன்று உருத்திரர்களால் செய்யப்பட்டன. இனி மறுமையிற் பனிக்கும் சித்தார்த சாத்திரத்தை இம்மையிலே தெளிவிப்பன. காருடம், தக்கிணம், வாமம், பூதம் என்னும் நான்கு நூல்களாம். விஞ்ஞானகலர் நால் வரால் அவை செய்யப்பட்டன. சக்தி தத்துவத்தில் வாழும் ஓர் ஆன் மாவால் சாக்த நூல் செய்யப்பட்டது

கௌளம். யாமளம் முதலிய தந்**த**ரங்கள் ம**ச்சே**ந்திரநா**தர் முதலிய** மானுட சித்தரால் செய்யப்பட்டன. இனித் தத்தம் சமய ஒழுக்கங்களே வழுவாது பின்பற்றி சின்ற அவ் வச்சமயத்தார் அடையும் புவன எல்ஃகள் கீழ்க்கண்ட கண்ணுடியால் விளங்கும். அவையே அச்சமயத்தார்க்கு முத்தித் தானங்களாகும்.



களளம். யாமளம் முதலிய சாத்திரங்களில் பெண்புணர்ச்சி,கொலே முதலியன பேசப்படுவதால் அம்மத வாதிகள் பிசாச பதம் அடைவார்கள்.

சித்தாந்த சாத்திரங்கள் சிவபேதம் உருத்திரபேதம் என இருவகைப் படும் இவை அனுஷ்டுப்புச்சந்தசாய், விஞ்ஞானகலரில் பரமசிவன் அனுக்கிர கம் பெற்ற பிரணவர் முதலிய பெயருடைய பத்துச் சிவன்களுக்கு சத்தியோ இருதம், வாமதேவம் என்னும் திருமுகங்களாற் செய்த காமிகம் முதலிய பத்து ஆகம அபரஞானம் பத்தும் சிவபேதமாம். இவ்வாறு பரமசிவன்பால் உபதேசம் பெற்ற அநாதிருத்திரர்முகல் சிவர் ஈருக உருத்திரர் 18 பேருக்கு அகோரம் தத்புருடம், ஈசானம் என்னும் திருமுகங்களால் அருளிச் செய்த விசயம் முதலிய 18 ஆகமங்களும் உருத்திரபேதம் எனப்படும் ஓவ்வொரு ஆகமும் கோடி கிரந்தங்களாம். இந்தச் சைவாகமம் இருபத்தெட்டும் சித்தாந்தம் என்னும் பெயர் பெறும்

இவ்விருபத்தெட்டும் தனித்தனி சரியை, **கிரியை, யோகம், ஞானம்** என்ற நான்கு பாதங்களுடையன.

சரியா பாதத்தில் பிராயச்சித் தம் பவித்திரவிதிகள் கிவலிங்க மகேசுர மூர்த்திகள், நந்திமுதலியகணநாதர் இலக்கணம், செபமால் முதலியவற்றின் இலக்கணம், அந்தியேட்டி சிராத்த விதிகள் கூறப்படும்.

கிரியாபாதத்தில் மந்திரங்களினது உச்சாரணம் சந்தியாவந்தனம், பூசை, செபம், ஓமம், சமய விசேட நிர்வாணதிகைஷகள் ஆசாரியாபிடே கங்கள் கூறப்படும். இவை புத்தி முத்திக்கு உபாயமானவை.

யோகாபாதத்தில் 36 தத்துவங்களும் தத்துவேசுரரும் ஆன்மாவும் பரமசிவனும் சக்தியும் உலகிற்குக் காரணமான மாயை மாமாயைகளே காணும் வல்லமையும் அணிமாதி சித்திகள் உண்டாகும் முறைமையும் பிறவும் கூறப்படும்,

ஞானபாதத்தில் பரமசிவனது சொருபமும், (தன்னுண்மைகிஃயும்) மூவகையான்மாக்கள் சொருபமும், ஐவகைப் பாசங்களின் சொருபமும், சக்தியின் சொருபமும், தத்துவோற்பத்தி புவனங்கள் புவனேசுவரர்கள் சொருபங்களும் புவனங்களின் யோசணப் பிரமாணங்களும், பிரளயங்களின் வகையும் தன்மையும் கூறப்பட்டுள்ளன. பின்சிருட்டியாகும் முறையும் பாசுபதம் முதலிய மதங்களின் சொருபமும் கூறப்படும்.

# தகைஷ்:

இனி தக்ஷாப் பிரகரணத்தில் தகைஷகள் பற்றிய விபரங்கள் கூறப் பட்டுள்ளன. தகைஷபற்றிய பௌஷ்கராகமம், 'தீகைஷவமோசயேத் பாசாக் சிவத்வம்ச ததாத்யணே :

( 'தீசைஷ்தான் பாசங்களினின்றும் விடுவித்துச் சீவனுக்குச் சிவப் பேற்றின் அளிக்கிறது ' ) என்று சொல்கிறது.

ஆகலான் பாசவிடுதக்கும் சிவப்பேற்றிற்கும் தீக்ஷையே இன்றிய மையாது வேண்டப்படுகிறது. தீக்ஷை சமயம், விசேடம், நிர்வாணம் என மூவகைப் படும், நிர்வாணமும் சத்திய நிர்வாணம், அசத்திய நிர்வாணம் என இருவகைப்படும். சத்திய நிர்வாணதீக்ஷை பெற்றவர் பெற்ற அப்பொழுதே முத்தியைப் பெறுவர். அசத்திய நிர்வாண தீக்ஷை பெற்ரேர் ஆயுள் முடிவில் சரீரம்நீங்கி முத்தியை அடைவர், இன்னும் சிர்ப்பீசம் சபீசம் என்று தீகைஷ இருவகைப்படும் சிர்ப்பீசம் பாலர் வாலீசர் விருத்தர் பெண்கள் பலபோகத்தவர் வியாதிப் பட்டவர்க்குப் பண்ணுவது. சபீசம் ஒதியுணர்ந்து ஒழுக்கநேறி தவருத நல்ல உத்தமராகிய சமயி புத்திரர் சாதகாசிரியர்க்குப் பண்ணுவது.

தீகைஷ பெற்றுக்கொண்டோன் மரணமளவும் சாத்திரங்களில் விதித்த ரியமங்களில் வழுவாது ஒழுக வேண்டும். தீக்ஷை பெற்றபின் ஆசாரத்தில் வழுவினுல் புத்தி பூர்வமாகச் (அறிக்தே) செய்த பாவம் பிராயச் சித்தத்தினுலும் மந்திராதி திரவியங்களின் உபாயங்களாலும் பவித்திர விதியினுலும் சுத்தியாகும். அபுத்தி பூர்வமாகச் (அறியாமல்) செய்த பாவம் அந்தியேட்டிக் கிரியையர்ல் சுத்தியாகும்.

ஆகலான் சைவசமயிகள் தீகைஷயை நல்லாசிரியனே அடுத்துப் பெற்றுக் கொண்டு இயமரியமங்கள், சந்தியாவந்தனம், சிவலிங்கபூசை, குருவாக்ய பரிபாலனம். இயன்ற மட்டும் மகேசுவரபூசை முதலாயின செய்தல் வேண்டும்.

சிவஙீர்மாலியம் புசித்தல், சிவங்கை, சிவசாஸ்திரங்களில் விதிக்கப்பட்ட ஆசாரங்கை, தேவதிரவியங்களே உபயோகஞ் செய்தல், உயிர்க்கொல் முதலியன தீக்ஷை பெற்ரேன் அனுட்டிக்கலாகாது.

தீக்கூபெற்று விதிப்படி அனுட்டித்த முத்தகைய ஆன்மா ஐவகைப் பாசங்களின் நீக்குவான்; பரமசிவன் போல் முழுதுமுணர்தல், முழுதுஞ் செய்தல். சித்தமகிழ்ச்சி, அநாதியாகிய சுதந்திரத்தன்மை, கெடாத சக்தியுடைமை, அளவிறந்த சக்தியுடைமை என்னும் ஆறுகுணங்களேப் பெறுவான்; ஆயினும் பஞ்ச கிருத்தியம் செய்தல் கூடாது 'உயிர் சிவானு பவம் ஒன்றினுக்கே உரித்து' என்பது சிவஞானசித்தியார்.

ஸ்ரீ மாதவச்சி வஞான சுவாமிகள் தமிழில் மொழி பெயர்த்தருளிய சத்தாந்தப் பிரகாசிகை பற்றிய சிறிய ஆய்வு ஒருவகையான் நிறை வுற்றது. குற்றம் நீக்கி குணங்கொண்டு கோதாட்டுதல் கற்றறிந்த மாந்தர் கடன்.

> ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் திருவடி வாழ்க. ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞானயோகிகள் மலரடி வாழ்க.



## சுலோக பஞ்சகம்

மகாவித்துவான் சி. அருணேவடிவேலு முதலியார், தமிழ்ப் பல்க‰க்கழகம், தத்துவமையம், காஞ்சிபுரம்.

200

தமிழ் மொழியில், இலக்கியம், இலக்கணம், சமயநூல் முதலிய வற்றைச் செய்து அம்மொழிக்கு ஆக்கம்தந்த ஆன்ரேர் பலர் தமிழகத்தில் தொன்று தொட்டே வழிவழியாக விளங்கி வந்தனர், அவர்களில் சமயநூல் செய்தவர்களால் சமயம் ஆக்கம் பெற்றதோடு, தமிழர்களும் சமய ஞானம் சிறக்கப்பெறுவாராயினர். அத்தகைய ஆன்ரேர்களில் அண்மையில் அஃதா வது, இற்றைக்கு இரு நூருண்டுகட்கு முன்னர் வாழ்ந்த ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான யோகிகள் குறிப்பிடத் தக்கவர்.

இவர் இளமையிலேயே கல்வியில் சிறந்து விளங்கியதோடு சைவ ஞானபீடமாகிய திருவால டுதுறையை யடைந்து சைவ தீக்கை பெற்றதே யன்றிச் சைவ சந்நியாசமும் பெற்று, நைட்டிக பிரமசாரியராய்த் திகழ்ந்தார் ஆகவே உலகியற் பற்று யாதும் இல்லாத இவர் தம் வாழ்நாளே எல்லாம் தமிழ் வளர்ச்சிக்கும் சைவ சமய வளர்ச்சிக்கும் ஆவன பலவற்றைச் செய்வதிலேயே கழித்தார்.

கல்வியில் இவர் தமிழில் மட்டுமன்று, வடமொழியிலும் துறை போனவராய் விளங்கிஞர். அதஞல் இவரை, ''வடநூற்கடலும், தென்னூற் கடலும் ஙிலே கண்டுணர்ந்த ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான யோகிகள்'' என்றே யாவரும் புகழ்ந்துரைப்பாராயினர்.

இவர் இரு மொழியிலும் இலக்கிய இலக்கணங்களில் மட்டுமன்றி வடமொழியில் வேதம், ஆகமம், புராணம், இதிகாசம் என்பவைகளோடு, தருக்கம் முதலிய சாத்திரங்களிலும் வல்லவராய் விளங்கினர்,

இவர், தம் புலமைச் சிறப்பால் தமிழில் பாட்டாகவும். உரைகடையாகவும் செய்துள்ள நூல்கள் பல. அவையெல்லாம் இரு மொழியிலும் இவருக்கிருந்த துறைபோன புலமைக்குச் சான்ருய் இலங்குகின்றன அவை அனேத்தையும் நாம். 'இவர் நம் செந்தமிழ் மொழிக்கு வழங்கிய சீர் மிகு கொடைகள் எனலாம், அவை அனேத்திற்கும் சிகரமாய்த் திகழ்வது இவர் சிவஞான போதத்திற்குச் செய்த பேருரையாகிய மாபாடியமாகும்,

வடமொழியீல் 'பாடியம்' என்பன பல உள. ஆனல் அம்மொழி யோடு ஒத்தபெருஞ் சிறப்பினதாகிய ஈம் தமிழ் மொழியில் 'பாடியம்' எனப் பெயர் பெற்று விளங்குவது மேற் குறித்த சிவஞான போத பாடியம் ஒன்றே. அதனுல் அதணயே முன்னேர்கள் 'திராவிட மா பாடியம்' என வழங்கினர்.

இரு மொழியிலும் பல துறைகளிலும் வல்லவராகிய இவர் புலமையால் வடமொழியினின்றும் தமிழில் மொழி பெயர்த்துத் நூல்கள் கில, மொழிபெயர்கப்பட்ட அந்தச் கில நூல்களாவன சர்வான்ம சம்பு சிவாசாரியர் செய்த சித்தாந்தப் பிரகாசிகை, அப்பைய நீக்கிதர் செய்த சிவதத்துவ விவேகம், தருக்கசங்கிரக அன்னம் பட்டிய உரை. ஹரதத்த சிவாச்சாரியார் செய்த 'கலேக பஞ்சகம்' என்னும் பஞ்சரத்தின மாலே காஞ்சிப்புராணம் என்பன. அவை தமிழ்மொழி ஒன்றே வல்லார்க்கு வடமொழியில் பல்வேறு வகைப்பட்ட நூல்களின் பொருளே எளிதின் அறிந்து செய்யும் அறிவுக் கருவூலங்களாய் உள்ளன. அவற்றுள் இவ்வா சொந்தமான திருவிடைமருதூர் ஸ்ரீ மகாலிங்கசுவாமி தீனத்திற்குச் கருத்தரங்கில் சொற்போழிவு அற்றி திருக்கோயிலில் கட்க யதின் தொகுப்பு, அவற்றுள் சுலோக பஞ்சகத்தின் மொழிபெயர்ப்புப் பற்றியே இங்குச் சில கூறப்படுகின்றன,

ஹரதத்தசிவாசாரியர் செய்த சதுர்வேத தாற்பரிய சங்கிரகம் சுலோக பஞ்சகம் இவற்றை வடமொழித் தேவநாகரி எழுத்திலும், சதுர்வேத தாற்பரிய சங்கிரகத்திற்கு அப்பைய தீக்கிதர் செய்த சுருதி குக்கி மாலே உரையின் தமிழ் மொழி பெயர்ப்பையும் திருநெல்வேலி சைவ சித்தார்த நூற்பதிப்புக் கழகத்தார், சென்ற இரத்தாட்சி ஆண்டில் அஃதாவது இற்றைக்கு 60 ஆண்டுகளுக்கு முன்பு நல்ல முறையில் அச்சேற்றி வெளியிட்டனர். அவ்ளெயிட்டிற்குப் பல வகையிலும் உதவியாய் இருந்தவர் திருவாவடுதுறை ஆதீன வித்துவானைக விளங்கிய திருநெல்வேலி திரு. சிதம்பர இராமலிங்கம்பின் கோயாவார், அவர் வடமொழி தென்மொழிகளில் வல்லுநார்.

அதன் பின் பு சிவஞான சுவாமிகள் செய்த சில தமிழ்ப் பாடல் நூல் களுடன் வடமொழிச் சுலோக பஞ்சகம், அதற்குச் சிவஞான சுவாமிகள் செய்த மொழிபெயர்ப்புப் பாடல் இவை ஒரு புத்தகமாகச் சென்ற 1950-ல் இவ்வாதீனத்தில் வெளியிடப் பட்டன. வடமொழிப் பஞ்ச சுலோகம் தமிழ் எழுத்தில் கொடுக்கப்பட்டதும், இன்றியமையாத சில குறிப்புரைகள் சேர்க்கப்பட்டதும் இவ்வாதீன வெளியீட்டில் உள்ள சிறப்பாகும்

இவ்விரு வெளியீடுகளும் தக்கவர்களது பார்வையில் தான் அச்சாகியிருக்கின்றன. என்ருலும், இரண்டு வெளியீடுகளிலும் சுலோக பஞ்சகத்தில் உள்ள 5 சுலோகங்களில் 3 வது சுலோகம் 4 ஆவது சுலோ கமாகவும், 4 வது சுலோகம் 3 வது சுலோகமாகவும் முறை மாறியுள்ளன என்பது சிவஞான சுவாமிகளது தமிழ்ப் பாட‰ கோக்கின் எளிதில் விளங்குவதாகும்.

இக்கட்டுரையை யான் ஓரளவில் எழுதி முடிப்பதற்கு ஆதீன வெளியீட்டு நூஃயே கொடுத்து உதவிஞர்கள். அதற்கு எனது மனமார்ந்த நன்றியைத் தெரிவித்துக்கொள்கிறேன்.

சுலோக பஞ்சகம் பற்றிய சிவஞான சுவாமிகளது தமிழ்ப் பாடில். யாவரும் 'சுலோக பஞ்சக மொழிபெயர்ப்பு' என்றே வழங்கிய போதிலும் அப்பாடல் அச்சுலோக நூலின் முழு மொழிபெயர்ப்பு அன்று. அஃதாவது, சிவஞானசுவாமிகள் வேறுசில வடமொழி நூல்களேத் தமிழில் பெயர்த்துச் செய்ய வேண்டும் எனக் கருதி அவ்வாறு செய்தது போல இந்தச் சுலோக பஞ்சக மொழிபெயர்ப்பை அவர் செய்யவில்லே, அதற்கு முதலாவது சான்று. மூல நூல், பஞ்சரத் மாலிகா' என்னும் பெயரால் ஐந்து சுலோகங்களால் செய்யப்பட்டு. 'சுலோக பஞ்சகம்' என வழங்கப்பட்டு வரவும். சுவாமிகள் அவ்வாறே ஒவ்வொரு சுலோகத்திற்கு ஒவ்வொரு செய்யுளாக ஐந்து செய்யுள் தமிழில் செய்யாமல், நீண்ட அகவற்பாவாகிய ஒரு செய்யுளே செய்திருத்தலாகும்,

இனி மற்ஞென்று, மேற்கூறியதினும் வலியசான்ருய் அமைகின்றது. அஃதாவது 'பஞ்சரத்க மாலிகா' அல்லது 'சுலோக பஞ்சகம்' என்னும் அந்த வட நூலேத் தமிழில் பெயர்ப்பதென்ருல் அந்த மூல நூலில் உள்ள ஐந்து சுலோகங்களேயுந் தானே பெயர்க்கவேண்டும். ஆணுல் சுவாமிகள் அவ்வாறு செய்யாமல், முதல்நான்கு சுலோகங்களேமட்டுமே மேற்குறித்த அகவற்பா வாகச்செய்துள்ளார்கள். இறுதிச்சுலோகம்பற்றிச் சுவாமிகள் ஒன்றுமே சொல்லவில்லே. அதற்குக் காரணம்என்ன ? அந்தச் சுலோகத்தின் பொருள் அவருக்கு விளங்காமல் இருக்கலாம் என்றே அல்லது அஃது இன்றியமையாதது அன்று' என்ரு, யாரேனு சொல்ல சோன்னுல் வெட்கக்கேடு அன்ரே? அதலை் 'சுவாமிகள் வட நூலேத் தமிழில் மொழிபெயர்த்தத் தரவேண்டும் என்னும் கருத்துடன் மேற்குறித்த அகவற்பாவைச் செய்யவில்‰் என்றே தெரிகிறது.

'இந்த அகவற்பாவைச் சுவாமிகள்' ஏட்டில் ஒரு தனி நூலாக ஒரு தனிச் சுவடியில் எழுதி வைத்தார்' என்று கருத இயலாது. மற்று, 'உண்மை யாது' எனில், இந்த அகவற்பாவைச் சுவாமிகள் தமது சிவஞான போத மாபாடியத்தில் முதற் சூத்திரத்து இரண்டாம் அதிகரணத்தில், ' இலயித்த தன்னில்'' எனத்தொடங்கும் உதாரண வெண்பாவின் பிற்பகுதி யாகிய,

> ''...... இலயித்தது அத்திதியில் என்னின், அழியாது அவை அழிவது அத்திதியும் ஆதியும் ஆம் அங்கு''

என்பதன் பொருளே கிரிக்குமிடத்துச் சிவன் பரம்பொருள் அல்லன்: வாசுதேவனே பரம்பொருள்" எனவாதிக்கும் பாஞ்சராத்திரிகளது வாதத் தைப் பல காரணங்கள் காட்டி மறுக்குமிடத்தில், முன்பே ஹாதத்த சிவாச்சாரியார் வாசுதேவன் பரம்பொருள் அல்லன், சிவனே பரம்பொருள் என்பதை இருபத்திரண்டு ஏதுக்களே எடுத்துக்கூறி நிலேநாட்டியுள்ளார் எனக் காட்டுதற்கு மேற்கோளாகவே கூறியுள்ளார். எனவே, இந்த அகவற் பாவை நாம் மோழி பெயர்ப்பு நூல்' என்முமல், 'மேற்கோட் பாடல்' எனக் கூறுதலே தக்கது. மேற்குறித்த இடத்தில் இப்பாடலேக் கூறி முடித் தபின் சுவாமிகள்.

''என்று இங்ஙனம் அரதத்தாசாரியார் கூறிய இவ்விருபத்திரண்டு ஏதுக்களாலும் —பரம சிவனே பரம்பொருள் –என்பது தெளியப்படுதலின், அவனே முழுவதும் ஒடுக்கி உளதாக்கும் சருவ காரணன் என்பது தெளிக''

எனக் கூறி முடித்தமை அறியத்தக்கது.

ஹரதத்தாசாரியரது வாக்கை மேற்கோனாகக் காட்டக்கருதிய சுவாமிகள் அவரது வாக்கு வடமொழியாய் இருத்தலின் தாம் தீந்தமிழ்ச் சுவையே தெவிட்டாது ததுப்பச்செய்யும் மாபாடியத்தின் இடையே கில வடமொழிச் செய்யுட்களேத் தரவிரும்பாது. அவ்வாக்கில் தமக்கு வேண்டப் படும் பகுதியளவே தமிழாகவே செய்து காட்டினர். இவ்விடத்தில் இதற்குப் பின்னும் சுவாமிகள்.

> ''அளவில் பேரொளிப் பகவனும்உருத்திரற்கு அச்சுதன் ஆன்மாவாம்.''

எனவும்,

'ஆதலால் எனக்கான் மாவே யாப்உருத் திரனே முன்னர்க் காதலால் அருச்சிக் கின்றேன் யான் எனக் கண்ணன் கூறும்''

எனவும் மகாபாரதப் பகுதியாகக் காட்டியனவும், கிறப்புப் பாயிரப் பாடியத்தில் சைவாகமப் பிரமாணியத்தை நிறுவுமிடத்தில்,

> ''பாஞ்ச ராத்திரம் புகழ்ந்தெழுத் தொருசிலர் பகர்வார்'' '**ீஅவ**ர்மா மூடர்''

''மொழிபாஞ்ச ராத்திரங்கா பாலங் காளா முகஞ்சாத்தம் பவுத்தப் ஆருகதந் தன்னில் கழிபாசு பத நூல்சாம் பவத்தில் தீக்கை காதுவிப்பீர் வேதியரின் கடையர்காள் நீர்'' எனச் சில புராணப் பகுதிகளாகப் பூர்வம் பற்றி எடுத்துக் காட்டியனவும் ஆகிய தமிழ்ப் பாடல்களும் அவ்விடங்களில் வடமொழியைக் காட்டாது விடுத்து, அவற்றை அவர் தமிழ்ப் பாடல்களாகச் செய்து காட்டியனவே யாகும்.

இவ்வாருகச் சுவாமிகள் தமது சிவஞானபோத மாபாடியத்தில் வட நூல் மேற்கோளாகத் தமிழில் செய்து காட்டிய பாடல்களில் சிறந்த தொன்றே, இங்கு நாம் எடுத்துக்கொண்ட அகவற்பாவும். ஆரும் சூத்திர பாடியத்தில் வடமொழி எழுத்திலே ஒரு பகுதி காட்டப்பட்டுள்ளது. அஃது ஆகமம் ஆதலின் மாற்றலாகாது எனச் சுவாமிகள் கருதியிருக்கலாம்.

மேற்கோள் காட்டும் இடங்களில் அங்ஙனம் காட்டப்படும் பாடல்கள், அல்லது நூல்கள் அவ்விடத்திற்கு வேண்டும் அளவில் எடுத்துக் காட்டுதலே டெரும்பான்மை வழக்கு என்பது நாம் நன்கு அறிந்த தொன்று, அதனை சுவாமிகள் சுலோக பஞ்சககத்தில் முதல் நான்கு சுலோகங்களே மட்டுமே தமிழில் ஓர் அகவற்பாவாக மொழிபெயர்த்துத் தமது உரைக்கு இடையில் காட்டினர்கள், ஆயினும் அப்பாடல் பெரும் பயனுடைத்தாதலேக் கருதி அறிஞர்கள் சிலர் தனியாகவும் எடுத்தெமுதிப் படித்தும் படிப்பீத்தும் வந்தனராவர். அவ்வகவற்பா எழுந்த வரலாறு இது என்பது அறியப்படாமையால், பேற்காலத்தில் அது 'சுலோக பஞ்சக மொழி பெயர்ப்பு' என வழங்கப்பட்டது.

வரலாறு எவ்வாருயினும் சுவாமிகள் செய்த அவ்வகற்பா ஹரதத்தர் 'மாயோன் பரம்பொருள் அல்லன்' என்பதற்கும் 'சிவனே பரம்பொருள் என்பதற்கும் வடமொழியிற் சொல்லிய ஏதுக்களேத் தமிழ் மக்கள் தமது மொழியில் எளிதில் அறிந்து பயனடையச் செய்கின்றது.

''சிவன் ஒருவனே அணத்துத் தேவர்களுள்ளும் மேலானவன்'' என் பதை ஹரதத்தாசாரியர் தமது ஒவ்வொரு சுலோகத்தின் முடிவிலும் கூறி யுள்ளார். அது ''பசுபதிஸ் ஸர்வதேவ ப்ரக்ருஷ்ட :" என்பதாகும். ஆயினும் சுவாமிகள் அதனே எல்லா ஏதுக்களேயும் கூறி, முடிவில்.

'' பசுபதிப் பெயரிய தனிமுதற் கடவுள் உழ்பருள் எவர்க்கும் உயர்ந்தோன் ''

என ஒருமுறை யிலே கூறி, அதனேடு நிறுத்தாமல்,

''என்பது தெளிக இயல்புணர்ந் தோரே''

எனவும் கூறி முடித்தார். ''தெளிக'' என்பது தனி வெளியீட்டில் காணப் படும் பாடல், மாபாடியத்தில் காணப்படும் பாடம் ''தெளிப்'' என்பது.

மேற்குறிக்கப்பட்ட இருபத்திரண்டு ஏதுக்களின் முதலாவது ஏதுவி னுடைய மூலம், ''காயத்ரீ வல்லபத்வாத்'' என்பது, இதனேச் சுவாமிகள்.

'உயர் காயத்திரிக் குரிப்பொரு ளாகலின் '' என்ருர், ''வல்லபம்' என்பது, 'ஆற்றல்' எனப் பொருள் தருமாயினும், சொற்களுக்கு ஆற்றலாய் நிற்பன அவற்றின் பொருள்களேயாதலின், 'பொருள்' என்பதே கருத்து என்றபடி

'காயத்திரீ மந்திரத்திற்குப் பொருள் சூரியனே' என்பர் வைதிகர். ஹரத்தத்தர் கூறியது சைவகெறி.

> ் தத் ஸவிதுர் வரேண்யம் பர்க்கோதேவஸ்ய தீமஹி த்யோ யோந: ப்ரசோத யாத்''

என்பதே இங்குக் குறிக்கப்பட்ட காயத்ரி மந்திரம்.

காயத்திரி மந்திரங்கள் பல உள்ளன என்ருலும் இதுவே முதல் காயத்திரியாகக் கொள்ளப்படுகிறது. அதனேச் சுவாமிகள் '' உயர் காயத்திரி '' – என விளங்கக் கூறிஞர். ''காயத்திரி '' எனப் பொதுவாகக் கூறிஞல், அஃது இந்தக் காயத்திரியையே குறிக்கும் என்பது கருத்து. உரிப்பொருள், உண்மையாக உரிமையுடைய பொருள்,

இதனுள் 'பாக்கோ'' என்பதில் உள்ள சொல், 'பாக்க: என் பது எனக்கொண்டு. 'அஃது ஒளியை உடையவன்', அல்லது 'ஒளிமயன்' எனப் பொருள்தரும், ஆதலால், அங்ஙனம் குறிக்கப்பட்டவன் சூரியனே என்பதும் ஆகவே ' சூரிய தேவனுடைய ஸவிதாவை (ஒளியை)த் தியா னிக்கிறேன்'' என்பதே இதன் பொருள் – என்பது வைதிகமதம்.

்பர்க்கோ '' என்பதில் உள்ள சொல், 'பர்க்க' என்பதே என ஹரதத்தர் தமது சதுர்வேத தாற்பரிய சங்கிரகத்தில் வியாகரண ரீதியாக நிலே நாட்டியுள்ளார். அதணுல் 'ஸவிதா, என்பதும், 'பர்க்க' என்பதும் ஒருபொருள் மேல்வந்த பல பெயராக – 'தேவனுடைய ஒளியைத் தியானிக் கிறேன்'' என்பதே இம் மந்திரத்தின் பொருள், ''தேவணுவான் சிவனே என்பது வேதமுடிபு என்பது சைவநேறி, தேவன் – சிவன், அவனது ஒளி சத்தி.

இம்மந்திரத்தைச் சந்தியா காலங்களில் செபித்துச் சூரியனே வழிபடு கின்றனர். சூரியனேயே இது குறிப்பதாகக் கொண்டு வணங்கினுலம். சூரியன் கிவபெருமானது அட்ட மூர்த்தங்களில் ஒன்ருயிருக்கின்ருன் என் பதை எண்ணி வழிபடுதலே முறை என்பதை அப்பர்,

> அருக்கன் பாதம் வணங்குவர் அந்தியில் அருக்கன் ஆவான் அரன்உரு 'அல்லஞே' (')

என அருளிச் செய்தார். "இம்மந்திரத்தில் உள்ள ''ஸவிதா', என்பது வேதத்தில் சொல்லப்படும் தெய்வங்களில் ஒன்று எனச் சிலரும், இருப் பூனும் அப்பெயரால் இங்கு முழுமுதற் பொருளே குறிக்கப்படுகிறது'' எனச் சிலரும் கூறுவர். முழுமுதற் பொருளாவான் சிவனே'' என்பதே ஹரதத்தர் முடிபு அன்ரே!

இம்முதல் ஏது 'சிவனே பரம்பொருள்' என்பதற்கு வேதப் பீரமாணம் காட்டியதாகும். ஏனேய ஏதுக்களின் பெரும்பாலன புராண இதிகாசப் பிரமாணங்களும் ஒன்றிரண்டு தத்துவமும் ஆகும். 'புராணங்களும், இதிகாசங்களும் வேதப் பொருளேயே விரிக்கின்றன என்பது ஆன் ரூர் கொள்கை.

2 இரண்டாவது ஏதுவினுடையமூலம் 'தசரத தகய ஸ்தாபிதா ராதி தத் வாத்'' என்பது. சுவாமிகளது மொழி பெயர்ப்பு,

'' தசரதன் மதலே தாபித் தேத்தலில் ''

என்பது. இராமன் இலிங்கம் ரிறுகி வழிபட்ட சிவஸ்தலம் இரா மேஸ்வரம் என்பது உலகம் அறிந்தது. இவ்வரலாற்றைக் கூறும்:, அத்ரபூர்வம் மஹாதேவம்'' எனத்தொடங்கும் சுலோகம் 'வால்மீகி இராமாய ணத்தில் இருந்து பின்பு சிலரால் ரீக்கப்பட்டுகிட்டது என்கின்றனர்.

3. மூன்ருவது ஏதுவினுடைய மூலம், 'சௌரே: கைலாஸ யாத்ரா வ்ரத முதிந்தயா பீஷ்ட ஸந்தாந தாநாத்'' என்பது. சுவாமிகளது மொழி பெயர்ப்பு,

> ''கண்ணன் சயிஃயில் நண்ணிநின் றிரப்பப் புகழ்ச்சியில் அமைந்த மகப்பே றுதவலின் ''

என்பது. கண்ணன் சிவபெருமானப் பலநாள் வழிபட்டுக் கயிலேயை அடையும் நிலேயை எய்தி ஆங்குச்சென்று சிவபெருமானே வணங்கி வேண்டி: 'அநிருத்தன்' என்னும் மகனேப்பெற்ருன் என்பது சிவரகசியத் தில் சொல்லப்பட்டது என்பர், சிவரகசியமும் ஓர் இதிகாசமாகும்.

4. நான்காவது ஏதுவினுடைய மூலம். ''நேத்ரேணே ஸ்வேநே ஸாகந் தசசத கமஃபர் விஷ்ணுநா பூஜிதத்வாத்'' என்பது. சுவாமிகளது மொழி பெயர்ப்பு.

> ''தணுது விழியுடன் ஒராயிரம் கமலப் புதுமலர் கொண்டரி பூசனே ஆற்றலின்''

என்பது

5. ஐந்தாவது ஏது மேற்கூறியத@ேடு தொடர்புடையது. அதனு டைய மூலம், '' தஸ்மை சக்ர ப்தாநாத் '' என்பது, இதன்மொழி பெயர்ப்பு.

''ஆங்கவற் கிரங்கி ஆழியீந் தருள்தலின் ''

என்பது. திருமால் கிவபெருமானே நாள்தோறும் ஆயிரம் பெயர்களேச் சொல்லி ஆயிரந் தாமரைமலர்களால் அருச்சனே செய்து வருகையில் ஒரு நாள் ஒரு தாமரைப் பூக்குறைய. அதற்கு ஈடாகத் தமது கண்ணில் ஒன்றையே பறித்து அருச்சிக்க அதற்கு மகிழ்ந்த சிவபெருமான் அவருக்குச் சக்கராயுதத்தை யளித்தனர், என்பது புராண வரலாறு. இதற்குச் சான்ருய் உள்ள தலங்கள் திருவீழிமிழ ஃலயும் திருமாற்பேறும் ஆகும்.

இதனுடன் முதற்சுலோகம் முடிகின்றது.

6. ஆருவது ஏதுகினுடைய மூலம், ''கந்தர்ப்ப த்வம் ஸகத்வாத்'' என்பது. இதன் மொழி பெயர்ப்பு.

'' ஐங்கணேக் கிழவனே அழல்விருந் தாக்கலின் ''

என்பது. ஐங்கணேக் கிழவன் – மன்மதன், இவணேச் சிவபெருமான் நெற் நிக்கண்ணுல் எரித்த வரலாறு பலர் அறிந்தது. கந்தபுராணத்துள் விளக்கப் பட்டது,

7. ஏழாவது ஏது வினுடைய மூலம் ''கரள கபள்ளத்'' என்பது. இதன் மொழிப்பெயர்ப்பு.

''அமைப்பருங் கடுவி<mark>டம்</mark> அமுதுசெய் <mark>திடு</mark>தலின்''

என்பது. சிவபெருமான் திருப்பாற்கடலில் தோன்றிய விடத்தை அமுதமாக உண்டு தேவர்களேக்காத்த வரலாறு சங்க இலக்கியம் முதலாகப் பல நூல் களிலும் பயின்று வருவது.

- 8. எட்டாவது ஏதுவினுடைய மூலம், 'கால கர்வா பஹத்வாத்'' என்பது. இதன் மொழி பெயர்ப்பு.
- " தென்றிசைத் தஃவனேச் செகுத்துயிர் பருகலின்' என்பது. சிவபிரான் 'மார்க்கண்டேயருக்காக யமனே உதைத்துத்தள்ளிக் காலனுக்குக் காலனுயின வரலாறும் மேற்கூறிய வரலாறு போல எங்கும் பரக்கக் காணப் படுவது. இந்த இரு வரலாறுகளேயும் திருவள்ளுவரும் தமது நூலில் குறிப் பாகச் சுட்டினர்.
- 9. ஒன்பதாவது ஏதுவினுடைய மூலம் ''தைதேயா வர்ஸ பூத த்ரிபுர விதளநாத்'' என்பது. இதன் மொழி பெயப்பு.
- ''அவுணர் முப்புரம் அழிய வில் வாங்கலின்'' என்பது. சிவபிரான் தேவர்கள் பொருட்டுத் திரிபுரத்தை அழித்த வரலாறும் சங்க இலக்கியம் முதலாகவே எவ்விடத்திலும் சிறப்பாக எடுத்துக் கூறப்படுவது.
- 10. பத்தாவது ஏதுவினுடைய மூலம். ''தக்ஷயாகே ஐயித்வாத்'' என்பது. இதன் மொழி பெயர்ப்பு,

''தக்கன் வேள்வி தகர்த்தருள் செய்தவின்'' என்பது கந்தபுராண வரலாறு, இந்த நிகழ்ச்சியையே முதலாகக் கொண்டு விரிந்தது. தேவார திருவாசகங்ளில் பல விடங்களிலும் இஃது எடுத்தோதப்படுவது.

11. பதிணென்ருவது ஏதுகினுடைய மூலம், 'பார்த்தஸ்ய ஸ்வாஸ்த்ர தாநாத்' என்பது இதன் மொழி பெயர்ப்பு.

''தனஞ்சயன் றனக்குத் தன்படை வழங்கவின்'' என்பது. ஸ்வாஸ்த்ரம்— தனது அம்பு; பாசுபதாஸ்த்ரம். பசுபதியின் அஸ்த்ரம் பாசு பதாஸ்த்ரம், அருச்சுனன் செய்த தவத்திற்கு இரங்கிச் சிவபெருமான் பாசு பதாஸ்த்ரம் வழங்கிய வரலாறு பாரதத்தில் முதலிடம் பெற்று விளங்குவது. தேவாரம் திருவாசகம் முதலிய திருமுறைகளில் சிறக்தெடுத்துப் பேசப் படுவது. 12. டன்னிரண்டாவது ஏதுகினுடைய மூலம். ''நரஹரி விஜயாத்'' என்பது. இதன்மொழிப்பெயர்ப்பு,

'மானுட மடங்கலேவலிதபக் கோறலின் ''என்பது. விஷ்ணு மூர்த்நி
'இரணியக்கிபு' என்னும் அகரின் அவன் பெற்ற வரத்திற்கு மாருகாமல்
நரிங்கமாய்த் தூணினின்றும் தோன்றி அழித்து, அவனது குருதியை ஒரு
துளியும் விடாமல் குடித்ததலை உன்மத்தம் கொண்டு உலகை அழிக்க
முற்பட்ட பொழுது தேவர்களது வேண்டுகோளுக்கு இரங்கிச்
சிவபெருமான் சரபராய்த் தோன்றி நரசிங்க உருவத்தை அழித்து, விஷ்ணு
மூர்த்தியை முன்போலவே சாந்தராகும்படி செய்த வரலாறுபற்றி. 'சரபோப
ரிடதம்'' என்னும் ஓர் உபரிடதமே எழுந்தது. தமிழ் நூல்களிலும் ஆங்
காங்கு இது வரும். நரசிங்கத்தை உரித்த தோலேப் போர்வையாகப் போர்த்
துக்கொண்டார் என்பதும் வரலாறு. சீகாழித் தலத்தில் தோணிச் சிகரத்
துக்குமேல் உள்ள சட்டைநாகர் இம்மூர்த்தியேயாவர். ''சட்டைநாதர்
என்பது 'சட்ட நாதர் என மருவி வழங்குகின்றது. சில சிவாலயங்களில்
சரபமூர்த்தி சிறப்பாக வழிபடப்பட்டு வருதலேக் காணலரம்.

13. பதின்முன்ருவது ஏதுவினுடைய மூலம், ''மாதவே ஸ்த்ரீ சரீரே சாஸ்துஸ் ஸம்பாதகத்வாத்'' என்பது. இதன் மொழி பெயர்ப்பு,

> 'மாயோன் மகடூஉ வாகிய காலே தடமுலே திளேத்துச் சாத்தணேத் த**ருத**லின்''

என்பது. திருமால் மோகினி வடி வம்கொண்டது பலமுறையாகச் சொல் லப்படுகிறது. திருப்பாற்கடவில் அமுதம் தோன்றியபொழுது அதனே அசுரர் பேருமல் தேவர்கள் மட்டுமே பெறச் செய்தற்காக ஒருமுறை பஸ்மாசுரணே அழித்தற்காக ஒரு முறை. சிவபீரான் பீட்சாடனராய்க் தாருகாவன முனிவர் தம் பத்தினிமார்முன் சென்றபோழுது, திருமால் அம்முனிவர் முன் செல்வதற்காக ஒரு முறை, இவைகளில் 'அமுதம் வழங்குதற்காக மேர்கினி யான வடி வத்தைப் பின்பு சிவபீரான் எதிரில் காட்டியபொழுதே அவர் அவளேக் கூடச் சாத்தனர் தோன்றிலுர் எனப்படுகின்றது. சாத்தன் – ஐயனர், இவரை, ஹரிஹர புத்ரர் என்றல் வெளிப்படை.

### இதனுடன் இரண்டாவது சுலோகம் முடிகின்றது.

14. பதிஞன்காவது ஏதுவினுடைய மூலம், ''பூமௌலோகைரகே கைஸ் ஸத்த விரசிதாரர்தித் வாத்'' என்பது. இதன் மொழிபெயர்ப்பு.

> ''ஆழ்கடல் வரைப்பின் ஆன்ருே ரநேகர் அன்பும் தூர அருச்சீன யாற்றலின் ''

என்பது. நிலவுலகில் முனிவர், இருடிகள், அரசர், மற்றும், பலர் ஆங்காங்கு இலிங்கம் நிறுவிச் சிவபெருமானே வழிபட்டமை தல புராணங்களில் வெளிப்படையாய் உள்ளன. அத்தலங்களும் அதற்குச்சான்று. உலகமாவது உயர்ந்தோரேயாம்.

15. பதினேந்தாவது ஏதுவினுடைய மூலம், ''அஷ்டைச்வர்யப் ரதாராத்'' என்பது ; இதன் மொழிபெயர்ப்பு.

'' நான்கிரு செல்வமும் ஆங்கவர்க் கருடலின் ''

என்பது. அஷ்ட ஐச்வர்யம் – எட்டுச்செல்வம். அவை அரசாட்சி. மக்கட் பேறு, சுற்றப் பெருக்கம், பொன், மணி, செல் முதலிய வினே பொருள்கள், வாகனம், ஏவலாட்கள் என்பன.

W

மேற்குறித்த அகேகரில் சிற்சிலர் இவற்றுள் சிலவும் பலவும் பேற்றமை வெளிப்படை.

16. பதிஞைருவது ஏதுனினுடைய மூலம், தச விதை வபுஷாகேச வேநாச்ரிதத்வாத்'' என்பது. இதன் மொழிபெயர்ப்பு

"ஐயிரு பிறப்பினும் அரி அருச்சித்தலின்" என்பது. மாயோன் தனது தசாவதாரங்களிலும் சிவபெருமாஃனப் பூசித்தமை புராணங்களிலும், இதிகாசங்களிலும் கன்கு பெறப்பட்டிருப்பது.

17. பதினேழாவது ஏதுவினுடைய மூலம், ''ஹம்ஸ க்ரோடாங் கதாரி; துஹிண முரஹராக்விஷ்ட சீர்ஷாங்கக்ரிகத்வாத்'' என்பது. இதன் மோழிபெயர்ப்பு,

> ''இருவரும் அன்னமும் ஏனமு மாகி அடிமுடி தேட அழற்பிழம் பாகலின் ''

என்பது. சிவபெருமான் அடி பாதலத்தைக் கடந்தும், முடி அண்ட முகட்டைக் கடந்தும் நிற்க நெருப்புத் தூணுய்த் தோன்றி நின்றபொழுது அதன் முடியைக்காணப் பிரமதேவன் அன்ன வடிவங்கொண்டு வானத்தில் பறந்து சென்றும். திருமால் வராக வடிவங்கொண்டு பூமியைப் பிளந்து சென்றும். திருமால் வராக வடிவங்கொண்டு பூமியைப் பிளந்து சென்றும் தேடிக்காணு து திரும்பினமை சிவமகா புராணத்தில் சொல்லப் பட்டது. இவ்வரலாறு திருமுறைகளில் அடிக்கடி எடுத்துரைக்படுகின்றது. மூலத்தில் விஷ்ணுவைக் கூறியதனுலே பிரமனும் குறிக்கப்பட்டான்.

18. பதிகனெட்டாவது ஏதுவினுடைய மூலம், ' ஐந்மத்வம்ஸாத்ய பாவாத் " என்பது : இதன் மொழிபெயர்ப்பு

் பிறப்பிறப் பாதி உயிர்க் குணம் இன்மையின் ''

என்பது பிறத்தலும். இறத்தலும் உயிர்கட்கே யன்றிக் கடவுளுக்கு இல்லே என மூலத்தில் குறிப்பாற் பெறவைத்ததனேச் சுவாமிகள் வெளிப் படையாக எடுத்தோதியுள்ளார்.

் நால்வகை யோனியுள் ஒரு போனிவாய்ப்பட்டுப் பிறப்பன யாவை அவையெல்லாம் சீவவர்க்கம்; அவ்வாற பிறத்தலில்லது யாது? அது பதிப் பொருள். இதுவொன்றே ஏசேச் செயல்களால் வேற்றுமை அறிய வாராத அவ்விரண்டற்கும் தம்முள்வேற்றுமை அறியரிற்பது'' எனச்சுவாமிகள் சிவ ஞான சித்தியார் உரையுள் உரைத்தி நத்தல் இங்கு ரிசேவு கூறத்தக்கது.

இதனுடன் முன்றுவது சுலோகம் முடிகீன்றது

இது நான்காவது சுலோகமாகப் படுப்புக்களில் காணப்படுகின்றது.

- 19. பத்தொன்பதாவது ஏதுவினுடைய மூலம், ''வாராணஸ்யாஞ்ச பாராசரி ரியமி புஜஸ்தம்பநாத் ' என்பது, இதன் மொழிபெயர்ப்பு.
- "பொய்புகல் வியாதன் கை தம்பித்தலின்" என்பது காசியில் வாசம் செய்திருந்த முனிவர்கள் பலரும் வேதவியாசரை அணுகி, வேதம், புராணம், இதிகாசம் முதலியவற்றில் ஆங்காங்கு ஒவ்வொரு தேவர் பரம் பொருளாகச் செல்லப்படுகின்றனர், அதனுல், 'உண்மையில் யார் பரம் பொருள்' என்னும் ஐயத்தை நீவிர் நீக்கியருளல் வேண்டும்' எனக் கேட்டபொழுது வியாசர் முக்குண விசத்தால் மடங்கி "கேசவனே பரம் பொருள்' என்ருர். அலது அவர் முன்னெல்லாம் செல்லி வந்துற்கு மாருய் இருக்கவே, முனிவர்கள் 'நீர் இதனே விசுவநர்தர் சந்நிதியில் வந்து அங்குச் சொல்ல வேண்டும்'' என்றனர்.

வியாசர் அவ்வாறே சென்று அங்கும் தமது இரு கைகளேயும் உயர்த்தி. ''சத்தியம்! சத்தியம்! முக்காலும் சத்தியம்! கேசவ இக்கு மேல் பரம்பொருளாவர் இல்ல' என்ருர். அதலை முனிவர்கள் திகைத்தனர். ஆலை. வியாசரது செயல்க் கண்ட ந்த பெருமான் 'போய்ச் சத்தியம் செய்ய உயர்த்திய கைகள் அங்ஙனமே நிற்க'' எனச் சபித்தார். பின்பு தெளிவு பிறந்த வியாசர் தமது பிழையை மன்னிக்குமாறு விசுவநாதரைப் பலவாறு துதித்து வேண்ட, அவர் திருவுளம் இரங்கக் கண்ட நந்தி பெருமான் 'பொய்ச் சத்தியம் செய்ய எடுத்து கைகள் இருக்கத் தக்கன அல்ல' என்று மழுவால் வெட்டி வீழ்த்து, விசுவேசர் அருளால் வியாசர் மீண்டும் வேறு கைகளேப் பெற்று விளங்கினர். நிகழ்ச்சியைக் கண்ட முனிவர்கள் உண்மை தெளித்தனர். இவ்வரலாற்றை.

''ஐயிரு புராண நூல் அமலற்கு ஓதியும், செய்யபல் மறைகளும் தெரிந்தும் மாயையால் மெய்யறு சூள் புகழ் வியாதன் நீட்டிய கையடு நந்திதன் கழல்கள் போற்றுவாம்''

எனக் கச்சியப்ப சிவாசாரியரும்.

- ்வேதம் துறைசெய்தான், மெய்துணியான், கை துணிந்தான் எனக்கும்ரகுருபர அடிக்ளும் குறித்தருளிச் செய்திருத்தல் காணத் தக்கது.
- 20. இருபதாவது ஏதுளினுமை மூலம் "ப்ராக் புராணும்-ப்ரத்வம்யே கேசவோர்ச்சரிது வருஷ்வபுஷாதாரிதக்கு மாதலத்வாத்" என்பது, இதன் மொழிபெயர்ப்பு

''முப்புரம் இறுப்புழி முகந்தப் புத்தேள் மால்விடை யாகி ஞாலமொடு தாங்கலின்''

என்பது ஞாலம்-பூமி. சிவபெருமான் திரிபுரம் எரிக்கச் சென்ற பொழுது அவர் ஏறிச் சென்ற தேர் அச்சு முரிந்தமையால். அப்பொழுது திருமாலே இடப வடிவங்கொண்டு கிவ பெருமானத் தாங்கி ரின்ருர் என்பது புராண வரலாறு. இது திருவாசகத் நிலும். '' தட**ம**தில்கள் அவைமூன்றும் தழல்செய்த நாளின்கண் இடபமதாய்த் தாங்கிஞன் திருமால்காண் சாழலோ ''

என அருளிச் செய்யப்பட்டது. இவ்விடை போர் விடை' என்றும், அறக் கடேவுள் வடிவமாகிய விடை அற விடை' என்றும் கூறுவர்,

21. இருபத்தொன்ருவது ஏதுவினுடைய மூலம், 'அஸ்தோகைர் ப்ரஹ்ம சீர்ஷை ரரிசகள கருதாலங்க்ரியா பூஷி தத்வாத், என்பது, இதன் மொழிபெயப்பு.

'அரன் சிரமாலே அளவில அணிதலின்'' என்பது, 'சிவபெருமான் அகேக பிரமாக்களின் தலேகளே மாலேயாகக் கோத்து அணிந்துள்ளார்' என எங்கும் வருணிக்கப் படுகிருர். இஃது அவரது ரித்தியத் தன்மையையும் படைப்புக் கடவுளாகிய பிரமன் முதல் தேவர் பலரது அரித்தியத் தன் மையையும் காட்டுவது.

22. கடைசியாய் உள்ள இருப்பத்திரண்டாவது ஏதுகினுடைய மூலம், ''தாநாத் ப்ரஜ்ஞாந முக்தேயோ; '' என்பது. இதன் மொழிபெயர்ப்பு

்ஞானமும் வீடும் பேணினர்க் கருளலின்'' என்பது. சிவபெருமான் தன் அடியார்களுக்குப் புத்தி, முத்தி இரண்டையும் வழங்குபவர்–பலருக்கு அவ்வாறு வழங்கிரை என்பது வெளிப்படை

#### இதனுடன் நாலாவது சுலோகம் முடிகின்றது.

இந்த நாலாவது சுலோகம் பதிப்புகளில் மூன்ருவது சுலோகமாகக் காணப்படுகின்றது.

ஐந்தாவது சுலோகமாகிய இறுதிச் சுலோகம் மேற்சொன்ன சுலோ கங்கள் போல இல்லே.

திருமாலேப் பற்றியே 'அவர் பெண்ணுயிருந்து அவரால் தாம் தமுவப் பட்டும் தமது வாமபாகம் கொள்ளப்பட்டும் விளங்குகலால் சிவபிரானது முதன்மையும் திருமாலினது முதன்மை இன்மையும் விளங்கு வற்றது' எனக்கூறுகின்றது. அதனுல் சுவாமிகள் 'அந்தக் கருத்து மேலே சில இடங்களில் பெறப்பட்டுவிட்டது' என்னும் காரணத்தால் அதனத் தாம் மேற்கோளாகக் காட்டாமல் விடுத்திருத்தல் கூடும்.

இனி மேற்கூறப்பட்ட ஏதுக்களில் பலவற்றின் வரலா றுகளேச் சுவா மிகளது காஞ்சிப் புராணம் ஒன்றிலேயே காணலாம்.

2, 4, 5, 7, 9, 10, 12, 13, 11, 16, 17, 19, இந்த எண்ணுள்ள ஏதுக்களின் வரலாறுகள் சுவாமிசளது காஞ்சிப் புராணத்தில் வீரராகவேசம் திருமாற்பேறு. மணிகண்டேசம் கயிலாயம், தக்கேசம், நாரசிங்கேசம், மாசாத்தன் தனி, மகாலிங்கம், அரிசாப பயந்தீர்த்த தானம், வயிர வேசம். சார்ந்தாசயம் ஆகிய தலங்களின் படலங்களில் காணலாம். 4, 5-ம் ஏதுவின் வரலாறுகள் ஒரு படலத்திலே உள்ளன.

இங்ஙனம் சுவாமிகளது இந்த மொழிபெயர்ப்பால் சிவபிரானது பரத் துவம் வேதம். புராணம், இநிகாசம் என்பவற்றிலும் பிற வகையிலும் எங்ஙனம் வயிரத்தூண்போல் ரிஃ பெற்று ரிற்கின்றது என்பது தமிழிலே யாவரும் அறிய இனிது விளங்குகின்றது.

த்றிர்ப<sub>ி</sub>ர்க்கல் DB ... மதுத்து நிரி நிருக்கள் நிருக்கிற நிருந்து வறு மி Succession of the state of the state of the publisher of the section of the state o

# சிவதத்துவ விவேகம்

he Brain pare med peritors scheropen ned டாக்டர் வை. இரத்தின சபாபதி, பி. ஓ. எல்., எம். ஏ., பி. எச்டி.,

தத்துவத்துறைத் <mark>தஃவார்,</mark> சென்ணப் பல்க‰க்கழகம், சென்ண.

The structure to the st இந்நூ லுக்குத் திருவாவடுதுறை ஆதின வித்துவான், சித்தாந்த சைவ மணி த. ச. மீனுட்சி சுந்தரம் பிள்ளேயவர்கள் (அனேவராலும் 'தசமி' என அன்புடனும் பெருமதிப்புடனும் அழைக்கப்பெற்ற நற்சான்ரேர்) தாம் எழுதிய முகவுரையில் ''சிவதத்துவ விவேகம்'' என்னும் நூலே வட மொழியில் இயற்றியருளியவர்கள் ஸ்ரீ அப்பதிக்கிதர் (அப்பைய நீட்சிதர்) அதனத் தமிழிலே மொழி பெயர்த்துச் செய்யுள் நூலாக நமக்கு அருளிய வர்கள் திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துத் திராவிட மாபாடிய கர்த்தராக விளங்கிய ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞர்ன யோகிகள்" என்றும்;

்டைமொழியில் ஸ்ரீ அப்ப தீக்கிதரால் அருளப் பெற்ற நூல் சிகரிணி மாலே என்னும் பாவால் செய்யப் பெற்றமையின் அந்நூல் சிகரிணி மாலே எனவும் வழங்கப் பெறும். நூலாசிரியராகிய அப்பதீக்கிதரே அதற்கு உரையும் வரைக்கருளினர்' என்றும்;

''சிவதத்துவ விவேகம்'' என்பது சிவபெருமானுடைய உண்மையை அறிவதற்குக் கருவியாக உள்ளது எனப் பொருள் தரும் கா<mark>ரணக்கு</mark>றி என்றும்:

அம்முகவுரையின் இறு நியில், ''கைவ மெய்யன்பர்கள் நாடொறும் இரண்டு வேஃாகளினும் கியமமாக இதஃவப் பாராயணம் செய்து திருவருஃாயும் குருவருஃாயும் பெற்றுய்யுமாறு வேண்டுகிறேன் ் என்றும் குறிப்பட்டெழு தியுள்ளார்கள்,

முகவுரைக்கு அடுத்ததாகிய மூல நூலாசிரியர் வரலாறு என்ற தலேப்பில் ' சிகரிணி மாலே என வழங்கப்படும். சிவதத்துவ விவேகம் என்னும் வடமொழி நூலே..... ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான யோகிகள் 'சிவதத்துவ விவேகம்' என்னும் பெயரால் தமிழிலே மொழி பெயர்த்துச் செய்யுளாக இயற்றியருளினர் என்ற வரிகள் காணப் பெறுகின்றன.

மேலே குறிப்பிடப்பெற்றவைகள் 'சிவதத்துவ விவேகம்' பற்றித் திருவாவடுதுறை ஆதீன வெளியீட்டடிப்படையில் கிடைக்கப் பெறும் வரலாற்று அறிமுகங்கள்.

முல நூஃயும் மொழிபெயர்ப்பு நூஃயும் விஞ்சும் அமைந்தது 'தசமி' அவர்களின் குறிப்புரை. சுருங்கக்கூறின், அது கத்துவ விவேகத்துக்குஉரிய குறிப்புரையன்று; ஸ்ரீமாதவச்சிவஞான யோகி களின் திருவுள்ளக் குறிப்பை எடுத்து விளக்கும் உரை என்று போற்றும் அக்குறிப்புரையில். சிவஞானமா பாடியத்துள், பெருமை வரய்ந்தது. மாதவச் சிவஞான யே கெள் சிவதத்துவ விவேகம் பற்றி எழுதிய குறிப் பொன்றை எடுத்துக் காட்டியுள்ளார், குறிப்புரையா சிரியர், "இம் முப் பொருளுடைத்தென்பது சோம சம்பு பத்ததி வியாக்கியான வற்றுட் காண்க. சிவ தத்துவ விவேகத்துள் மூவகைப் படுத்தோதிய பொருளும் இவையேயாமாறு கண்டு கொள்க. என்பதே அக்குறிப்பு ்சிவதத்துவவிவேகம் என்று மாதவச் சிவஞான போகிகளால் பெயர்த்துச் செய்தமைத்த நூலில், புரபிரத்துள், சிவ வணக்கம் மூன்று பாடல் களிற் கூறப் பெற்றதன் காரணத்தைச் சிவஞான பாடியத்துள் குறிப்பிட்டுக் தாட்டியுள்ளார் என இணேத்துக் காட்டி விளக்கிய பெருமை யால் தச்பி அவர் களின் குறிப்புரை யானது சிவஞரன யோகிகளின் தெருவுள்ளக் குறிப்புரை என்று போற்றப் பெறும் பெருமையுடைய தாகிறது.

மேற்காட்டப்பெற்ற மூலங்களின் அடிப்படையில் சிவதத்துவ விவேகம் ஏன்ற நூல் பற்றியு கில ஆய்வுரைகளே அழைத்துக் காட்டு வதன் மூலம் திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துத் திராவிட மாபாடிய கர்த்தராக வினங்கிய ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான சுவாழி களின் திருத்தொண்டின் பெருமையை அறிவதும் அவர் தம் இரு நூரும் ஆண்டு நின்வை ஒட்டி வழிபடுவதும் இக் கட்டுரையின் குறிக்கோளாக அமைகின்றன.

இக் கட்டுரையின் ஆய்வு ஓர் எல்ஃக்குட்பட்டது. முதல் எல்ஃ என்பது சவதத்துவ விவேகம் என்ற வடமொழி மூல நூல் இக்கட்டுரை யாளருக்குக் கிடைக்கப் பெருமை. மூல நூல் கிடைக்கப் பெறின், இக் கட்டுரை முடித்துக் காட்டும் சில ஆய்வுகள் மாற்றம் பெறுதற் குரியன வாகவும் பெறலாம் என்பது இக் கட்டுரையின் இரண்டாவது எல்ஃ.

#### வரலாற்றுக்குரிய மற்றெரு மூலம் :

ஆந்திர அரசின் செயலர் திரு. டாக்டர் N. ரமேகன் M. A. P. Hd, I. A. S. அவர்கள் அப்பைய தீட்சிதர் என்ற நூல் ஆங்கிலத்தில் (Sri Appaya Dikshita) 1972 ல் வெளியிட்டுள்ளார். அறிஞர்களின் எழுத்துரைகளோடு மட்டும் ரில்லாமல், அரசுப்பதி வேடுகள், கல்வெட்டுக் கள் சாசனங்கள் ஆகியவற்றின் துணக் கொண்டும் பல வரலாற்று முடிவு கண் வெளியிட்ட பெருமை அவருக்குண்டு. அந்நூலில் அமையும் செய்திகளும் இக்கட்டுரைக்கு மூலமாக அமைகின்றன.

1961 ல் வெளியிடப் பெற்ற திருவாவடுதுறை ஆதினத்து 150 ம் எண் வெளியீடாகிய 'சிவ தத்துவ் **விவேகம்**' குறிப்புரையில்

"இந்தத் தமிழ் மொழிபெயர்ப்பு நூல் பலரால் பல காலங்களில் அச்சிடபெற்றது. எனினும் கிடைப்பது மிக அரிதாயிற்று" என்ற வரிகள் காணப் பெறுவதால் அப்பதிப்புகளேத் தேடி ஆராய வேண்டிய அவசியம் இக் கட்டுரையாசிரியற்கு இல்லே. அப்பதிப்புகளில் அமைத்த ஏற்புடைக் கருத்துக்களே ஏற்றும் அல்லர்தவற்றைத் தக்க காரணந் காட்டி விலக்கியும் இருப்பார் தசமி" அவர்கள் என்று கொண்ட அழுத்தமான உறுதியே அதற்குக் காரணம்.

அப்பைய தீட்சிதரின் காலம் கி. பி. 1520—1592 எனவும் 72 ஆண்டுகள் வாழ்க்தவர் எனவும் 1972 ல் வெளியான ஆங்கிலநூல் வரை யறை செய்துள்ளதை நாம் ஏற்கலாம்.

அடுத்து, அந்நூலின் பக்கம் 67 ல், அப்பைய நீட்சிதர் சைவக் கொள்கை பற்றி எழுதிய நூற்பட்டியல் அமைக்கப் பெற்றுள்ளது.

Walter of deposit

- 1. இகரிணி மூல
  - 2 சிவதத்துவ விவேகம்
  - 3. சிவுகர்ணுமிர்தம்
  - 4. ராமாயண தாத்பர்ய சங்க்ரகம்
  - 5. பாரத தாத்பர்ய சங்க்ரகம்
  - 6. பிரம தர்க்க ஸ்தவந்
  - 7. சிவரர்ச்சு சந்திரிகா
  - 8. சிவபூஜா விதி
- 9. சிவத்யான பத்ததி
  - 10. சிவார்க மணி திபீகா

என்பன இப்பட்டியலில் சிகரிணிமாஃயும் சிவதத்துவ விவேகமும் இரு வேறு நூல்களாகக் குறிப்பிடப் பெற்றுள்ளன. ஆணல், இருவாவடுதுறை ஆதீனப் பதிப்பீல் குறிப்புரையாசிரியர் 'சிகரிணிமாஃ' என வழங்கப் பேறும் 'சிவதத்துவவிவேகம்' என்று குறிப்பீடுவதால் இரண்டு பெயர் களால் வழங்கப்பெறும் நூல் ஒன்றே என்பது வெளிப்புடையாசிறது. இரண்டு பெயர்கள் உண்டு என்பதை இணத்துக் காட்டி, இந்நூலின் பெயராக, 'சிவதத்துவவிவேகம்' என்பதே அமையவேண்டும் என்ற கருத்தை வலிவாகக் குறிப்புரையாசிரியர் கொள்ளக் காரணம் சிவஞான பாடியத்துள் சிவஞான சுவாமிகள் எழுதிய எழுத்துரையே சான்ருகிறது. 1961 க்கு முன்பும் இந்நூல் ''சிவதத்துவவிவேகம்' என்ற பெயரிலேயே பதிப்பீத்திருப்புதும் துண் செர்இருக்கலாம்.

மற்றும் அறிஞர்கள் பலராலும் எழுதப்பெற்றும் வெளியிடப் பெற்றும் வந்த சிவஞர்ன யோசிகள் வரலாற்றுப் பகுதிகள் அனத்திலும் சிவஞான யோக்களின் மொழிபெயர்ப்பு நூல்கள் என்ற தஃப்பில் 'சிவதத்துவவிவேகம்' என்பது காணப்பெறுகிறது.

#### நூலமைப்பு முறை : நாக் வக்கியில் இடியில் இடியில

தருவாவடுதுறை ஆதினப் பதிப்பு எண் 150 ல் சிவதத்துவவிவேகம் 70 (எழுபது) செய்யுட்களேக் கொண்டது. 'பாயிரம்' என்ற தஃப்பில் 7 ம் 'நூல்' என்ற தஃப்பில் 60 ம் 'பயன் முதலியன' என்ற தஃப்பில் 3 ம் ஆக எழுபது செய்யுட்கள் அமைக்கப் பெற்றுள்ளன. நூல் பூர்வபாகம், உத்தரபாகம் எனப் பிரிக்கப்பெற்று முறையே 33 ம் 27 ம் ஆக அறுபது செய்யுட்களாகக் கூட்டப் பெற்றுள்ளது.

ுமேலோர்**த**ம் வ*ழிச்* செல்லும் அறுபாறுக்கும்'' என ஏழாவது பாட்டிலும்,

"இவ்வாறு முப்பான் இரட்டிப் படு செய்யுளால்"

என. பயன்முதலியன் என்ற தஃவப்பின் முதற் பாடலிலும் சிவஞான யோகிகளே குறிப்பிட்டிருப்பதால். நூற் செய்திக்கு மூலம் அறுபது செய்யுட்கள் என்பதும் அவற்றையொட்டித் தாம் செய்த செய்யுட் களும் அறுபது என்பதும் ஏற்புடைக் கருத்துக்களே என்பதில் ஐயமின்று.

#### சிவஞான முனிவரின் அடிச்சுவட்டில் :

'சிவதத்துவவிவேகம்' என்பதில் 'நூல், என்ற பகுதியில் அமைந்த அறுபது செய்யுட்கள் ஒரு புறம் இருக்க. அந்நூலின் பாயிரம் என முன் நின்ற ஏழும், பயன் முதலியன எனப் பின் நின்ற மூன்றும் சைவசித்தாந்த தத்துவ உலகுக்கும் சைவப்பேருமக்களுக்கும் மாதவச் சிவஞான யோகிகள் அமைத்துக் கொடுத்த 'மூலபண்டாரம்' எனக் கொள்ளுதல் உயர்வு நனிற் சியன்று; நன்றிக்கடன்,

பாயிரம்.' என்ற முற்பகு தியில் பரசிவ வணக்கமாக முதன் மூன்று பாக்கள் அமைகின்றன. திருவாவடுதுறை ஆதீனத்துக் குருமகாசர்ரிதானத் தின்மேல் 'குருவணக்கம்' என அமைந்தது நாலாம் பாட்டு. ஐந்தாம் பாட்டின் கருப் பெருள் பின்னர் விளக்கப் பெறும், ஆரும் பாட்டு முதல் வித்தை' என்பதன் பண்பை வரையறை செய்து வாழ்த்துவது. ஏழாவது பாட்டு மாதவச் சிவஞான யோகிகள் செய்தமைத்த பணி பற்றிய விளக்க மாக அமைவது, ஏழாவது பாட்டின் ஆய்வே இக்கட்டுரையின் முதல் ஆய்வு என அமைகிறது.

'' எட்படு நெய்யென உரிர்க்கு உயிராய் எங்கும் ஏகமாம் பசுபதிதாள் ஏத்தும் செய்யுள் விட்பரும் உள்நிறைந்த பொருட் சுவையவாகி மேலோர்தம் வழிச்செல்லும் அனுபானுக்கும் உட்கருத்து வெளிப்படுப்ப, இழித்த மார்க்கத்து உழல் வோர்தம் பிதற்றுரைகட்கு அணுகொணுத நட்புடைய உரை யீண்டுச் செய்யலுற்றேன் நல்வழிச்செல் அறிவாளர் நயக்குமாறே ''

என்பது மாதவச் சிவஞான யோகிகள் தாம் மேற் கொண்ட பணி பற்றி விளக்கும் செய்யுள்

இதனுள், பசுபதிதாள் ஏத்தும் செய்யுள் எனவும், மேலோர்தம் வழிச் செல்லும் அறுபானுக்கும் என முற்றும்மை கொடுத்தும் கூறிய சிவஞான சுவாமிகள், அவ்வறுபது பாட்டுக்களேயும் அகப்படுத்திய நிலையில் 'சிகரிணிமால்' என்ரே சிவதத்துவ விவேகம்' என்ரே ஒரு பெயரிருப் பின், அந்நூற் பெயரை குறிப்பிட்டுக்காட்டி. அந்நூல் ஒட்டிய என்பணி இது என வரையறுத்துக் கூறியிருக்கலாமே!

நூற்பெயரைக் குறிப்பிட்டுக் காட்டாமல் அறுபது செய்யுட்கள் என் பதை மட்டும் சுட்டிக்காட்டியிருக்க வேண்டுவதன் உட்கருத்து யாது?

பசுபதிதாள் ஏத்தும் செய்யுள்ளனக் குறிபிப்ட்டுவிட்டு மேலோர்தம் வழிச் செல்லும் அறுபானுக்கும் எனக் கூறும் வகையில், நாலாசிரியரின் பெயரை வெளிப்படக் கூருது, 'மேலோர்தம்' வழிச் செல்லும் செய்யுள் என்ற அளவில் மட்டும் அமைத்துக் கூறியதன் நுட்பம் யாது ?

அடுத்து, நூற்பெயர் என்ற வகையில், அறுபது செய்யுட்களே அறுபது செய்யுட்களாகத் தாம் செய்த போதிலும், அவைகளே இணேத்த ஒரு மாஃயாக அமைத்து, 'சிவதோத்திரமால்' சேர்த்தேன் என்று சிவஞான யோகிகளே குறிப்பிட்டிருக்கின்ருர்.

> '' இவ்வாறு முப்பான் இரட்டிப்படு செய்யுளாலுன் செவ்வா னடியிற் சிவதோத்திரமாலே சேர்த்தேன் இவ்வாய் மையின் நித்தம் ஒர் கால் இதனேப் படிப்போர் உய்வான் உனது இன்னருள் கூடுக உம்பரானே''

என்ற சிவஞான யோகிகளின் திருவாக்கைச் சிந்தையுடன் கொண்டால் சிவதோத்திரமாலே என்பதே இந்நூற் பெயராக சிவஞான சுவாமிகளால் அமைக்கப்பெற்ற பெயராக அமைகிறது எளக்கொள்ளலாம்.

சிவதோத்திரமாலே என்பதைச் சிகரிணிமாலே என்பதன் மொழி பெயர்ப்புப்பெயராகக் கொள்வதற்குச் சொற்பொருளாய்வு இடந்தர வில்ல.

அடுத்து. இந்நூலுக்குச் சிவதத்துவவிவேகம் என்ற பெயரை அமைக்க முற்படுவதற்குச் சிவஞான சுவாமிகள் இந்நூலில் யாண்டும் சிவதத்துவ விவேகம் என்ற பெயரை எடுத்தாளவில்லே. ஆயினும் சிவஞான மாபாடியத்துள் சிவஞானபோதத்து ஐந்தாம்நூற்பாவின் இரண்டாம் கருத்துரை பற்றிய விளக்கத்தில் காணப்பேறும். அஃது (சிவன்) இம்முப்பொருளுடைத்து என்பது சோமசம்பு பத்தது வீயாக்கியான முதலியவற்றுட் சாண்க். சிவதத்துவ விவேகத்துள் மூவகைப்படுத்து ஒதிய பொருளும் இவையே யாமாறு கண்டுகொள்க' என்ற வரிகள் இர்நூற் பெயரைச் சிவதத்துவ விவேகம் என அறிஞர் கொள்ளுவதற்குக் காரணமாக இருந்தன எனக் கொள்வது ஒருவகைமுடிவு இதன் பொருள் விரிவாகப் பின்னர் இக்கட்டுரையிற் காட்டபெறும்.

இனி 'சிவத்துவ விகேம்' என்பது சிவம் தத்துவம் விவேகம் என மூன் ருகப்பிரிந்துகின் று' சிவம்-சிவபெருமானுடைய; தத்துவம்- உண்மையை வுள்ளது எனப் பொருட்படுத்திக் விவேகம்-அறிதற்குக் கருவியாக காட்டுவர். அவ்வாருயின் 'சிவத்துவ விவேகம்' என்பது ஒருவகைச் சரத்திர நூலாகுமே யன்றித் தோத்திர நூலாகாது. ஆணில் மாதவச் சிவஞான போகிகள் மூலச் செய்யுள் அறுபதையும் ஏத்தும் செய்யுள் என்றும். தாம் அமைத்த அறுபது செய்யுட்களேயும் கிவகோத்திரமால் என்றும் கூறி இந்நூலக் கருவியாகக் கொண்டு சிவனது இந்நூற் பயனுக உண்மையை அறியலாம் எனக் கூருது, இதனே சித்தம் படிப்போர் சிவனது இன்னருள் கூடுவர் என்பதையே பயகைக் கூறினர் ஆய்தற்குக் கற்கும் நூல் வேறு; அருளிற் கூடி உய்தற்கு சித்தம் படிக்கும் தோத்திர நூல் வேறு. இச்சிக்கல் தீர, மாபாடியத்துட் காட்டப்பெறும் இருதொடர்களே ஆய்ந்து முடித்தல் வேண்டும்.

- (1) "அஃது (சிவன்) முப்பொருளுடைத்து"
- (2) ''மூவகைப்படுத்தோதிய பொருளும் இவையே,, என்பனவே அவை!

அடுத்தது, ஆக்கியோர் பெயர் குறிப்பிடப் பெருமல் மேலோர்தம் வழிச் செல்லும் அறுபான் செய்யுள்களுக்கும் உரிய இயல்புகள் எவை எனக் கூறும் வகையில்

> பகபதியின் தாளிணத் துதிப்பன வெளிப்பட எடுத்துக்காட்ட இயலாத. உள்நிறைந்த பொருட் சுவை உடையன் மேலோர்தம் வழிச் செல்வன

என்பவைகளேக் கூறி

வெளிப்படுத்துவதைத் தம் முதற்பணி யாகக் உட்கருத்தை இரண்டாவது பணியான து சிந்தப்பதற்குரியது. கொள்கிருர். அவ்வறுபதற்கும் இழிக்க மார்க்கத்துள்ளோர் கூறும் பிதற்றுரைகள் உண்டு. இழிந்தமார்க்கத்தில் உள்ளவர்கள் பிதற்றும் உரைகளால் அணுக முடிபாததாயும், கல்வழிச்செல் அறிவாளர் ம்முற்கவ கேர்யர சிறப்புடையதாயும் அமையுமாறு ஈட்புடைய உரை ஒன்றை இங்கே அமைப்பதைத் தம்முடைய இரண்டாவது பணியாக அமைத்துக் காட்டியுள்ளார். மே லார் வழிச் செல்லும் செய்யுள் அறுபதுக்கும் அமைந்த நட்புடைய உணர். அகத்தே வடக்கம் அரிப்பொருள

வெளிப்படுத்தி, அதன் மூலம் பிதற்றுரைகளேக் கடப்பதாய், மேலோ ரைக் கலப்பதாய் அமைந்த உரைசெய்யப் போகிறேன் எனக் குறிப்பட்டு. அவ்வுரைக்குத் தாமே 'நட்பியலுரை' பெயரையும் அமைத்துக் காட்டியுள்ளார். இதுவும் மாபாடியம் போன்றதே. நூற்பாவின் உட்கருத்தை வெளிப்படுத்துதல், பிதற்றுரை அவைகளால் அணுகமுடியாத அசைக்க களேக் கண்டித்து Båå அப்பொருளே நிற்காட்டி, நல்லறிஞர் முடியாத தன்மைத் தென நயந்து பாராட்டி ஏற்று நடைமுறைப்படுத்தும் அமைப்பில் செயல் என்ற மூவகைப்பிரிவும் பணியில்னப் நிலேப் படுத்தியும் விளக்குதல் உள்ளடக்கிய உரையை 'நட்புடைய உரை' எனக்குறிப்பட்ட ருளுகின்றுர்.

எனவே, 'எட்படுகெய்' என்ற ஏழாஞ் செய்யுளே மூலமாகக் கொண்டு ஆராய்ந்த நிலேயில், மேலோர் வழிச்செல்வதாய், பசுபத்தாள் ஏத்தும் செய்யுள் அறுபதுக்கும் நட்புடைய உரை செய்தலே மாதவச் சிவஞான யோகிகளின் பணி எனக் கொள்ள வேண்டியுள்ளது. நட்புடைய உரை செய்தலேயும் மொழி பெயர்தலேயும் ஒன்றெனக் கொள்ளல் பொருத்தமின்று.

#### மேலோர் யார் ?

'எட்படு நெய் எனத்தொடங்கும் ஏழாவது செய்யுளில் 'மேலோர்' என்ற சொல்லால் குறிக்கப் பெறுபவர் யார் என்பதையும் ஆய்ந்து காணல் வேண்டும்

பசுபதிதாள் ஏத்தும் அறுபது செய்யுளும் மேலோர்தம் வழிச் செல்லும் இயல்பின என்பது அப்பாட்டில் அமைந்த குறிப்பு 'மேலோர்' என்ற சொல் அப்பைய தீட்சிதரைக் குறித்ததாகக் கொள்ளவோமானல், அவர் அருளிய சிவ தத்துவவிவேகம் அறுபது செய்யுட்களேக் கொண்டது என்ற கருத்தையும் ஏற்று, அதை ஒட்டிய பணியே சிவஞான யோகிகளின் பணி என முடிவு செய்யலாம். அப்ப அய்ய என்ற சொற்களின் விளக்கமாக மேலோர் என்ற சொல் அமைந்தது எனக் கொள்ளலாமா ?

அப்ப அய்ய தீக்கிதர் ஆக்கிய செய்யுள், வழிச் செல்லும் செய்யுள் என அமைக்கும் மரபு உண்டர் ? என்ற விணைக்கள் எழுகின்றன. இவ்விணுக்களுக்கு உரிய விளக்கங்களே 'மறைமுடிவில்' எனத்தொடங்குஞ் செய்யுளின் ஆய்வுரையால் தெளியலாம்.

'' மறை முடிவிற் பயில் கருத்தும் மன்னிய மெய்ப்பொருள் விருப்பும் கறை மிடற் ரூன் திருவடிக் கீழ் மெய்யன்பும் கடுந்துயர் நோய் பறைய வரும் இம் மூன்றும் பரிந்து இயல்பாக் கிடைத்த மன நிறைவுடையோர் எவர் அவர் நீடூழி வாழியவே ''

என்பதே அச்செய்யுள்.

ดับ พ.ศากา เการ

மாதவச் சிவஞான யோகிகள் தேசிகர் பாதம் இறைஞ்சுவாம் எனக் குருவணக்கம் கூறியபின், நீடுழி வாழ்க எனக் கூறி வாழ்க்க முற்பட்டது யாரை? யாரை வாழ்த்துவது இந்நூலில், இந்த இடத்தில் பொருத்த முடைய யதாக அமையும்? அவரை வணங்குவோம் எனக் கூருது வாழியவே என வாழ்த்தமைத்துக் கூறுவதன் குறிப்பு என்ன?

" மனஙிறைவுடையோர் யாவர் அவர் நீடூழி வாழியவே '' என்பது சிவஞான யோகிகளின் நேர்விடை,

மறை முடிவு என்பது வேதாந்தம், அதுவே உபரிடதம், உபரிட தங்களிற் பயின்று வரும் கருத்து உபரிடதங்களிற் பயின்று வரும் கருத்தில் ரிலேத்த மெய்ப்பொருளக் கண்டறிய வேண்டும் என்ற விருப்பு. திருரீலகண்ட பரசிவன் திருவடியிற் பதித்த மெய்யன்பு.

பலவாய் விரிந்து கிடக்கும் உபகிடதங்களில் காணப்பெறும் கருத்துகளுள் பயின்று வரும்கருத்து இன்னது என்று காணும் ஆய்வறிவும் பயின்று வரும் கருத்து இதுவே என அறுதியிடும் துணிவும் அமைய வேண்டும். பயின்று வரும் கருத்து இன்னதெனத் துணிந்தபின்பு அதனுள் மன்னிக் கிடக்கும் மெய்ப்பொருள் இது என அறுதியிட வேண்டும் என்ற விருப்பம் அமையவேண்டும். இவ்விரண்டுடன் நீலகண்டன் திருவடியில் மெய்யன்பும் வேண்டும் உபகிடதப் பயில் கருத்தும் அதன் மெய்ப் பொருள் காணவேண்டும் என்ற விருப்பும் திருவடி அன்பும் என்ற மூன்றும் ஒருவனுக்கு அமையவேண்டும் என்ற விருப்பும் திருவடி அன்பும் என்ற மூன்றும் ஒருவனுக்கு அமையவேண்டும் என்றுல் அவன் அவாவறுத்து இருவினக் கட்டு நீக்கி, பிறப்பு இறப்பு என்ற கடுநோய் நீக்கப் பெற்றவனுதல் வேண்டும். இருவினக்கட்டு நீக்கப் பெற்றநிலேயில் பிறப்பு இறப்பு கோய் நீங்கிய நீலேயில் நின்ற சான்முனிடத்தில் தான் மேற்சோன்ன மூன்றும் அமையும், இவ்வளவையும் முயன்று அரிதிற் பெறுபவர்கள் உளர் ஒருகிலர் முயற்கியின்றியே இயல்பாகப் பெற்றுள்ளார்கள்,

உபரிடதப் பயில் கருத்தும் மெய்ப்பொருள் விருப்பும் திருவடி மெய்யன்பும் இயல்பாக அமைந்தவரிடத்தில் இயல்பாக அமைந்த மண நிறைவும் அமையும் பீண்யின் நீங்கி விளங்கிய அறிவும் இயல்பான மண நிறைவும் உடையவர் எவரோ அவர் நீடுழி வாழ்க என்பது மாதவச் சிவஞான யோகிகள் மணிவாக்கு.

உபரிடதப் பயில் கருத்தும் மெய்ப்பொருள் நாட்டமும் நீலகண்டன் திருவடியில் மெய்யன்பும் என்ற மூன்றும் இயல்ராக அமைய அவ்வாறே இயல்பாக அமைந்த மனநிறைவுமுடையவரென்பது கிவஞானயோகிகளின்

வாக்கின் அமைந்த விளக்கம். இவர்கள் நிறைமொழி உடையவர்கள் என்றும் இவர்களே மூலமாகக் கொண்டு மறைமொழிகள் வெளிப்படும் என்றும் விளக்கம் அமைப்பது இருவள்ளுவத்து நீத்தார் பெருமை அவர்தம் பெருமையே இவ்வுலகில் விளங்கித் தோன்றுவது என்றும் நிறைமொழி. களாம் மறைமொழிகள் சில ஆணோவழிகின்ற அவர் மூலம் வெளிப்படும் என்றும் விளக்கம் செய்பவர்கள் இருவள்ளுவரும் தோல்காப்பியரும் இத்தகை நிறைவுடையோர் ஓருவர் இருவர் அல்லர் பல்லோர் இவர்களால் வெளிப்படுத்தப் பெறும் சில மறை மொழிகள் நாற்பா அமைப்புடையன சூத்திரம் என்றும் மந்திரம் என்றும் பெயர் பெறும் <del>ரி</del>றைமொழிகள் இவைகள் அவர்களால் இயற்றப் பெறுவன அல்ல; இவைகள் அவர்களேச் சார்ந்து அவர்வழிச் செல்வன இத்தகு சான் ரூர்களேப் பெரியர் என்று கூறும் திருக்குறள் மரபுக்கிணங்க மாதவச் <del>சுவஞான போகிகளும் மேலோர் எனக் குறித்து அவ்வாறமைந்த மேலோர்</del> பலராதலின் அவர்களின் வழிச்செல்லும் செய்யுள்அறுபதை எடுத்தமைத்து நட்**பி**யலுறை என்ற வகையில் சிவதோத்திரமாஃயை அமைத்தார் என விளக்கம் கொள்வது சில ஐபங்களே நேர்கின்று நீக்குதற்குரிய வழியாகும்.

மேலோற் வழிச் செல்லும் செய்யுள் பலவுள. அவைகளே பெல்லாம் தொகுத்து நிறுத்தித் தேரவு செய்கிருர் அவைகளுக்குள் மூவகை இலக்கணங்களேத் தம்மகத்தே கொண்ட ஏகம் எனந்ன்ற போருளே 'பசுபதி' எனக்கொண்டு, அதன் தாள் ஏத்தும் செய்யுளாக அறுபதே உள்ளன எனக் கொன்கிருர். எச்சமின்றி முற்றத் தொகுத்த நிலேயில் அறுபதே உள்ளன என வரையறை செய்தருளினர். இவ் வறுபதும் பலராலும் பல்லாற்ருனும் விளக்கவுரை அமைக்கப் பெற்ற வைகளே, அவ்வெற்றுரைகள் அணுகவும் முடியாத நுட்பவுரை, நட்பியலுரை அமைத்துக் காட்ட முற்படுகிருர் மாதவச் சிவஞானை யோகிகள்.

மேலோர் வழிச் செல்லும் அறுபது செய்யுள்களும் ஏத்தும் பசுபதியின் இலக்கணம் மூன்று.

- 1. எட்படு லாய்யென எங்கும் கிறைந்து கிற்றல்
- 2. உயிர்க்குயிராய் அறிவு கொளுத்தி நிற்றல்
- 3. ரிகரில் இறையாதலின் ஏகம் என ரிற்றல்.

மூன்று இலக்கணத்தாம் ஒரு பொருகோப் 'பசுபதி' எனக் குறிப்பிட்டு.

''எட்படு நெய்யன, உயிர்க்குயிராய் எங்கும் ஏகமாம் பசுபதி தாள் ஏத்தும் செய்யுள் விட்ப அரும் உள்நிறைந்த பொருட் சுவையதாகி மேலோர் தம் வழிச் செல்லும் அனுபானுக்கும்''

என ஏழாம் பாட்டில் எடுத்துக் காட்டி விளங்கிஞர் எனக் கொள்ளல் வேண்டும். இதனே,

#### ் அகர உயிர்போல் அறிவாகி எங்கும் நிகரில் இறை நிற்கும் நிறைந்**து**''

என்ற **திருவருட்பய**ன் வாக்காலும் தெளியலாம். சிவம் என்பது பசுபதியே இது இக்தகைய முப்பொருளுடைத்து என்பதனுலேயே சிவஞான போதத்து ஐந்தாம் சூத்திரத்து இரண்டாம் கருத்துரையில், இஃது இப்பொரு ளுடைத்து என எடுத்துக் காட்டினர்.

மேலோர் பலராயினர்: அவரை அடியொற்றிச்செல்லும் செய்யுள்களும் பல வாயின. அவற்றுள் மூவகைப்படுத்துக் கூறும் இலக்கணமுடைய பசு பது என்ற பரசுவத்தின் தாள் ஏத்தும் செய்யுள் அறுபதே. அவைகளுக்குப் பிதற்றுரைகள் பலவுள. அவைகளுக்கு 'நட்புடைய உரை' அமைக்கும் வகையில் செய்யப்பெற்ற அறுபது செய்யுட்களே " சிவதோத்திர மாலே" என மேலே விளக்கப் பெற்ற செய்திகளேத் தொகுத்து ஏற்கலாம்.

அறுபது செய்யுள்களும் மேலோர் வழிவக்தவை யாதலின் ஓராசிரியர் பெயர் கூற இயலாத நிலே அறுபது செய்யுள்களும் வெளிப்பட நின்ற மேலோர்களின் பொதுமை இலக்கணங்களே வரையறை செய்து காட்டி அத்தகைய மேலோர் நீடுழி வாழியவே என அவர்தம் இயல்பும் வாழ்த்தும் அமைத்துக் கூறினர்.

இனி, சிவஞான மாபாடியத்துள். ''சிவதோத்திர மாலேயில் மூவகைப்படுத்தோதிய பெர்ருளும் இவையேயாமாறு கண்டுகொள்க'' என் பதே சிவஞான யோகிகளின் எழுத்தாக அமைந்திருக்கலாம். 'சிவதத்துவ விவேகம்' என்ற ஆட்சியைச் சிவஞான யோகிகள் வேறு யாண்டும் எடுத் துக் காட்டவில்ல, 'சிவதோத்திர மாலேக்குச்' சிவதத்துவ விவேகம் என்ற வழக்கமைந்தமை பிற்பட்டதாகலாம். அதுவே, மொழிபெயர்ப்பு என்ற கருத்தை வித்திடக் காரணமாக அமைந்தது எனலாம்.

சிவஞானபோத நூற்பாக்களுக்குப் பாடியம் அமைத்துச் சுத்தாத் வைதம் என்ற சித்தாந்த சைவத்தை நில்நாட்டியமை போலவே உபரிடத மேலோர் வழிவந்து விளக்கம் பெற்றனவாய்ச் சிவபரத்வம் கூறும் சுருதி. ஸ்மிருதி வாக்கியங்கள் அறுபதுக்கும் நட்புடைய உரை வகுத்து. சுத்தாத்வைத சித்தாந்த சைவத்தை நில் நாட்டிய பணியும் மாதவச் சிவஞான யோகிகளுக்கு உண்டு என்பதும், அவ்வகையில் அமைந்த நூலே 'சிவதோத்திரமால்' என்பதும் கொள்ளத் தகுவன.

#### முதல் வித்தை எது?

பாரதத்தன் நடுக்ன்ற பகவத் கீதை போல. இராமாயணத்தின் இடைநின்ற 'ஆதித்ய ஹிருதயம்' போல சிவஞானபோதத்தின் இடை நின்ற நாயகமணியாய் விளங்கும் பெருமை, மாதவச் சிவஞான யோகி களின் சிவ தோத்திர மாலேக்கு உண்டு. சிவஞான போதத்து ஐத்தாம் நூற்பாவின் விளக்கம் முழுவதையும் தன்னகத்தே கொண்டு விளங்கும் மதாணி யென விளங்கும் பெருமையுடையது அது. சித்தாந்தம் என்பது முடிந்த முடிவு என்னும் பொருளது. என்றும் மாருத முடிந்த முடிபை இது எவ்வாறு பெறுகிறது? இன்றுவரை இது முடிந்த முடிபாக இருக்கலாம். என்றுமே இதுதான் முடிந்த முடிபு என எவ்வாறு அறுதியிட்டுரைக்க முடியும்?

சிவஞானபோதத்து ஐந்தரம் சூத்திரத்தின் வழிரின்று சித்தாந்த சைவத்துக்கே உரியஆய்வியல் முறை ஒன்றை (Methodology) அமைத்துக் கரட்டி, அதற்குரிய இலக்கியமாக, சிவ தோத்திர மாலேயை அழகு பேற விரித்துக் காட்டியுள்ளார்கள். அத்தகைய இணப்பையும் குறிப்பையும் விளக்க எழுந்த சிவஞானயோக வாக்கே 'பரசிவன் தனது' எனத் தொடங்கும் செய்யுள். இது முதல் வித்தை என்பதை விளக்கும் கொள்கையில் பாயிரத்தின் ஆரும் செய்யுளாய் அமைந்தது,

சிவஞானபோதத்து ஐந்தாம் நூற்பாவானது இருபிரிவுகளேக் கொண்ட ஒரு கருத்தை உள்ளீடாகக் கொண்டது.

- 1 ஆன்மா ஒன்றித்துகின்று காணின் அல்லது ஐம்புலன்கள் ஒன்றையும் உணரமாட்டா
- 2. ஆன்மாவும் தமது முதலாலே யுணரும். என்பனவே அப்பிரிவுகள். இவ்விரு பிரிவுகளேக் கொண்ட ஒருவகை ஆய்வியல் முறைக்கு 'முதல்வித்தை' என்பது பொதுப் பெயர். முதல் எனகின்று ஒற்றித்துக்காணும் முறை ஒருவகை; முதலால் உணரும் முறை என்பது இரண்டாவது.

ஆன்மாவானது ஐம்புலன்களின் வாயிலாக் கண்டு, கேட்டு, உண்டு, உயிர்த்து, உற்று அறியும். ஆன்மாவானது அரசு எனகின்று ஐம்பொறிகளே பணிகொண்டு பயன்பெறும். அரசன் ஒற்றித்து கின்று செயற்படுத்தாத கிஃவில் அமைச்சு இயங்காது. அமைச்சன் துணேயின்றி அரசன் அறிபமுடியாது. ஐம்பொறிகளுக்கு ஆன்மாவானது 'முதல்' எனகின்று, ஒற்றித் துகின்று, ஐம்புலன்களேச் செயற்படுத்திபுற உலகப் பொருளே அறியும்.

ஆன்மாவின் இயக்கத்தால் புறப் பொருள்களே அறியும் ஐம்புலன்கள் தம்மையோ, தம்மை ஒற்றித்து நின்று இயக்கும் முதலாவிய ஆன்மாவை யோ அறியாது, அவ்வர்றே, ஐம்பொறிகளே இயக்கி, புறப் பொருள்களே அறியும் ஆன்மாவானது, தன்னே அறியாது, தன்னே இயக்கி அறியுமாறு செய்யும் தனது முதலேயும் அறியாது, இதுவே, ஆன்மாவானது மேற் கொள்ளும் அறிதல் முறையின் பொது இலக்கணம். இதுவே ஆன்மாவா வானது முதலாய் நின்று ஒன்றித்து அறியும் முறை.

ஐம்பொறிகளின் உணர்விற்கு ஆன்மாவானது முதல் என நிற்கின்றது, அவ்வாறே ஆன்ம உணர்வுக்கு முதல் ஒன்று உண்டு என அறிந்து, அப் பொருளத் 'தம் உணர்வின் முதல்' என 'தம் உணர்வின் தமி' எனஒரு பொருள் உண்டென ஏற்றுக் கொள்ளல், 'தமது முதல்' என ஒன்றை ஏற் றபின் அதனுள் உடனுய் அடங்கி நிற்பதன் மூலம் அதனுல் அறிதல், என்புது இரண்டாம் நிலே. 'முதலால் உணர்தல்' என்பதே இம்முறை.

'வித்தை' என்பது உணரும் முறை. முதல் என நின்று உணரும் முறை ஒன்று : முதலாலே உணரும் முறை என்பது இரண்டாவது. முதல் என நின்று உணரும் முதல் முறையில் அறியாமை உண்டு முதலால் உணரும் முறையில் பிழை இல்லே: அறியாமை இல்லே. முதலால் உணரும் முறை சித்தாந்தங்கள் ஒன்றற்கே உரியது எனக் காட்டி முதலால் உணரும் முறை என்ற பொருள்தரும் 'முதல் வித்தை' ஓங்குக என்று குறிப்பிட் டருளுகின்றுர்.

'முதல் வித்தை' யின் இயல்பை நான்கு பிரிவுகளாக விளக்குகின்ருர்.

- 1. தம்உணர்வின் முதல் என்ற பொருள்படும் தமது முதலால் உணரும் போது பரசிவனது உயர்ச்சியே யாண்டும் காணப்பெறும்,
- 2. எப்பொருள் யார்யார் வாய்க் கேட்பினும் அப்பொருள் மெய்ப் பொருள்காணும் அறிவு என்ற முறையில் வாயுவால் சூரியனுல் வியாசனுல் கூறக்கேட்டாலும் பரசிவனது உயர்ச்சியே வெவ்வேறு படிரிக்களில் கூறப்பெறுகின்றன; அவனது உயர்ச்சியே பலவேறு ரிக்களில் பலரால் விளக்கப் பெறுகின்றது என்ற மெய்ப்பொருளுணர்வு வரும்.
- 3. அனேவர் உள்ளத்திலும் நடுதறி எனரின்ற மர்ருதுரின்ற ஒன்றே–செம்பொருள் எனரின்ற ஒன்றே பல்வேறு பொருட் கோவையாக அறியப் பெறுகிறது என பலரிலேகளில் பல தன்மைகளேப் பல்வேறு அனுபவ நெறிகளில் தந்துரின்ற செம்பொருள் ஒன்றே என்ற ஒருமைப் பொருளுணர்வு வரும்,

ஏகம் எனகின்ற ஒன்றே - அனேத்தையும் கடந்துகின்ற ஒன்றே பல்வேறு கில்களில் அறியப் பெற்ற மெய்ப்பொருள் எனவும் பல்வேறு தன்மைகளால் அனுபவிக்கப்பெற்ற மெய்ப்பொருள் எனவும் அறியும் ஒருமையின் பெருமை அனுபவப்படும். அக்கில்யில் அனேத்துக்கோள்கையினரும் குறிப்படும் கருத்துக்கள் முரணுவன என்பவனவாக அமையாமல் அவை ஒவ்வொண்றும் ஒவ்வோரிடத்தில் வக்து கலக்து கிற்கின்ற காட்கி தெரியும் அக்காட்கியில் வேறுபட்ட கொள்கைகள் நட்புமுறையில் இணேயும் கொள்கைகளாக அக்காட்கியின் விளக்கம் அமையும்.

4. நட்பியல் முறையில் பல்வேறு கொள்கைகள் ஒரு செம்பொருளில் அங்கங்கே கலந்து விடுகின்றன என்ற காட்சி அமையும்போது அது விரிந்த கடல்சூழ்ந்த இவ்வுலகினுக்கு நன்மை தரும் கருத்தாகவும் அமைந்து இன்புறுத்தும்,

மேலே கூறப்பெற்ற நால்வகை நல்லியல்புகளேக் கொண்ட ஒருமையின் பெருமையை உணர்வது என்பது 'தம்முணர்வின் தமி' எனப் பெறும் தமது முதலால் உணரும் வித்தை என்ற பொருள் தரும் முதல் வித்தை ஒங்கு என்று மாதவச் சிவஞான முனிகள் குறிப்பிட்டருளு கின்ருர்கள்.

சித்தாந்த நெறி உணர்ந்தார்க்கன்றி இவ்வியல்புதெரிய வராமையின் சித்தாந்த நெறி என்றும் அது தமது முதலால் உணரும் நேறி எனவும் மாதவச் சிவஞான சுவாமிகள் விளக்கிக் காட்டி யருளியுள்ளார்கள்,

இனி 'முதல் வித்தை' என்பதை வேதவித்தை எனக்கொண்டு பொருள் காணுதல் நூல்களுக்கெல்லாம் முதன்மையில் ரின்றது என்ற அடிப்படையில் அமைந்தது. அதலிருந்து வேறுபடுத்திக் காட்டவே 'அருளில் ரின்று காணுதல்' என அமைத்துக் காட்டிய சிவஞானபோத வெண்பாவை மூலமாகக் காட்டினர் சிவஞான யோகிகள்.

> ''அருள் உண்டாம் ஈசற்கு அது சத்தி அன்றே; அருளும் அவனன்றி இல்லே - அருளின்று அவன் அன்றே இல்லே அருட் கண்ணுற் கண்ணுக்கு இரவிபோல் நிற்கும் அரன் ஏய்ந்து''

என்ற வெண்பாவில், அன்றே அருள் உண்டாம்; ஈசற்கு அதசத்தி; அருளும் அவனன்றி இல்லே; அருள் இன்றி அவன் இல்லே அருட் கண்ணுற் கண்ணுக்கு அரன் இரவிபோல் இயைந்துநிற்பன் எனவும் அமைந்த வெண்பாவின் பொருளே விரிந்துக் காட்டி, சிவதோத்திர மாலேயில் அருளில் உடனுய் நிற்றிலப் பயகை அமைத்தும் காட்டினர் எனக் கொள்ள வேண்டும்.

்முதலால் உணரும் முறை' என்ற முதல் வித்தையின் **கிறப்பைச்** சி**வ தோத்திர மாலேயில்** பலஇடங்களிலும் எடுத்துக் காட்டி விளக்கம் அமைத்துள்ளாற் அந்த ஒரு முறையாலேயே மாறுபட்ட கொள்கை களின் இணேப்பியல் உயிரோட்டமெனப் பெறும் நட்பியல் முறை அனுபவம் பெறும்,

இதுகாறும் எடுத்துக்காட்டப் பெற்றவை. மாதவச் சிவஞான யோகிகளின் சிவதோத்திரமாலேயில் அமைந்த பாயிரச் செய்யுள் ஏழையும். பயன் முதலியன கூறும் செய்யுள் மூன்றையும் மூலமாகக் கொண்டு அமைக்கப் பெற்றவை. நூல்என்ற தஃலப்பில் அமைந்த அறுபது என்ற எண்ணிக்கையைக் கொண்ட செய்யுள்களின் ஆய்வியல் விளக்கமாக எந்த ஒன்றையும் அமைத்துக் காட்டவில்ஃ. அவைகளே இக்கட்டுரை ஆய்வுக்கு எடுத்துக் கொள்ளாமைக்குரிய காரணம் முன்னமேயே சுட்டிக் காட்டப் பெற்றுள்ளது.

#### முடிப்புரை

மாதவச் சிவஞான யோகிகள் 'சிவதோத்திரமா'ல' பு'னந்த பணியின் உட்கிடக்கை யாது என்பதை ஆய்வு செய்யும் வகையில். இது ஒரு மொழி பெயர்ப்பு நூல் அன்று என்பது முடிவு செய்தமைக்கப் பெற்றது. ்செவதத்துவனிவேகம் என்பதை யாண்டும் குறிக்காத மாதவச் சிவ ஞான யோகிகள் சிவஞானபோத பாடியத்துள் ஒரே இடத்தில் ஐந்தாம் நூற்பா விரிவுரையில் மட்டும் குறிபிட்டதன் உண்மைத் தன்மை ஆராயப் பெற்று, சிவதோத்திரமாலே என்பதே மாதவச் சிவஞான யோகிகளால் குறிக்கப் பெற்றிருந்திருக்க வேண்டும் என்பதும் காட்டப் பெற்றது.

மேலோர் வழிச் செல்லும் அனுபான் செய்யுள் என மாதவச் சிவ ஞான சுவாமிகளால் குறிப்பிட்டவை யாவை என்ற அடிப்படையில் மேற் கொண்ட விளக்கங்களாக, மேலோர் எனப் பெறுபவர்பலர் என்றும் அவர் கள் சிறையுடைய மனத்தின் அமைதியால் ஆணே வழி வெளிப்பட்ட சிறை மொழிகளே அவ்வாறு சுட்டப் பெற்றிருக்க வேண்டும் என்பது சிறுவிக் காட்டப்பெற்றது. அவை அப்பைய தீட்சிதருடையவை அல்ல என்பதும் சிறுவப் பெற்றது.

மூவகை இலக்கணங் கொண்ட ஒருமை உயர் பொருளின் பெருமையை ஏத்தும் மேலோர் வழிச் செல்லும் செய்யுளுக்கு 'நட்பியல் உரை' என அமைக்கப் பெற்ற நூலே சிவதோத்திர மால என்பது விளக்கப் பெற்றது.

அடுத்து, 'முதல் வித்தை' ஓங்குக என்று காட்டிய மாதவச் சிவ ஞான யோகிகளின் கருத்தை விளக்கும் வகையில், அது சித்தாந்த செந் நெறிக்கே உரியதாக அமைந்த ஆய்வியல் முறை எனப் பெறும் 'தமது முத லால் உணரும் வித்தை' என்ற விளக்கம் முடிந்த நில விளக்கமாக அமைத் துக்காட்டப் பெற்றது.

எழுபது செய்யுட்களேக் கொண்ட சிவதோத்திரமாலே சாத்திர நூலாகிய சிவஞானபோதத்தின் இடைநீன்று அதன் இதயமாக விளங்கும் தோத்திர நூலாக ஐந்தாம் நூற்பாவை இடமாகக் கொண்டு விரிந்தது. என்பதும் நிறுவப் பெற்றது.



Decit E - Sheart

un er a channe Genera